Seminar: Der Wahrheitsbegriff in der Philosophiegeschichte
Ao. Univ.-Prof. Mag. Dr. Peter Kiigler
Sommersemester 2009

Der Wahrheitsbegriff
bel Augustinus

von Klaus Reitberger, BSc

Matrikelnummer: 0516683
1. April 2009
Leopold — Franzens — Universitat Innsbruck



Inhalt

1 Allgemeines zum Wahrheitsbegriff bei Augustinus 3

2 Begriffsbestimmung der Wahrheit (veritas) 4

3 Bestimmung des Wahrheitspradikates (verum) 6
3.1 Erkenntnistheoretisch, korrespondenztheoretische Bestimmung 6
3.2 Ontologische Bestimmung 7
3.3 Das ambivalente Wahre 8
3.4 Das ,,epistemologische® Verstandnis von Wahrheit 9
3.5 Das ,,propositionale* Verstandnis des Wahren 11

3.6 Das ambivalenzlos-authentische und das ambivalent-imitative Wahre 11

4 Resumé 12

Grundsatzliches:

Diese Arbeit bezieht sich auf den Text »,Wahrheit* von Augustinus bis zum friihen
Mittelalter: Stationen einer Begriffsgeschichte« von Markus Enders und ist nicht viel mehr als
Zusammenfassung, vereinfachte Darstellung und versuchte Erlauterung dessen. Ich habe
versucht ein paar Beispiele zu finden, ein paar Details klarer zu erértern und eine
abschlieRende Gesamtbemerkung zum Wahrheitsbegriff bei Augustinus zu formulieren. Der
uberwiegende GroRteil dieser Arbeit jedoch, kann mehr oder weniger als indirektes Zitieren

der Ausfiihrungen von Markus Enders betrachtet werden.

Um einen Uberfluss an FuBnoten zu vermeiden, findet sich daher in den einzelnen Kapiteln
ein Vermerk, wo die entsprechenden Stellen im Text zu finden sind. Sdmtliche Seitenzahlen

beziehen sich dabei auf:

Enders, Markus. ,,,Wahrheit* von Augustinus bis zum friilhen Mittelalter: Stationen einer Begriffsgeschichte®.
In: Die Geschichte des philosophischen Begriffes der Wahrheit. Hg. Markus Enders und Jan Szaif. Berlin: de
Gruyter 2006.

Aus Platzgriinden wurden biographische Angaben, sowie Enders Erlduterungen zu Boethius,
Eriugena und Anselm von Canterbury weggelassen.



1 Allgemeines zum Wahrheitsbegriff bei Augustinus

Jene drei Schriften Augustinus, in denen sich Augustinus mit dem Begriff der Wahrheit
auseinandersetzt und welche auch von Markus Enders in seinem Text angesprochen werden,

sind Contra Academicos, die Soliloquia und das Werk De vera religione.

Wesentlich ist bei Augustinus, dass er das Phanomen der Wahrheit von zwei Seiten angeht,
indem er einerseits den Wahrheitsbegriff als solchen (lat. veritas) behandelt und sich
unabhéngig davon in einem andern Werk mit dem Wahrheitspradikat (lat. verum) beschéftigt.
Beide werden mehr oder minder gesondert betrachtet.

Einen ersten allgemeinen Einblick in seine Ansichten beziglich der Wahrheit gibt Augustinus
in seiner Schrift Contra Academicos, in welcher er sich klar gegen die z.B. von den Sophisten
vertretene Ansicht stellt, dass die Wahrheit unerkennbar sei, dass wir nur das Wahr-Ahnliche
erkennen kdnnten und dass das Erreichen des Glicks auch ohne den Besitz der Wahrheit
maoglich sei. Augustinus lehnt all dies ab und schlief3t im Gegensatz dazu eher an Platon an

indem der folgende Standpunkte vertritt.

1. Das Wissen des sinnlich Wahrnehmbaren setzt ein Wissen um dessen jeweiliges
Urbild als das rein intelligible Wahre voraus.

2. Erst der Besitz der Wahrheit macht den Menschen glicklich

3. Der Besitz der Wahrheit ist mdglich, weil es erfahrungsunabhéngige gultige
Wahrheiten, wie etwa mathematische Sachverhalte, gibt. Diese werden von der
Dialektik — als dem vollendeten Wissen der Wahrheit gelehrt.

So viel zum einem ersten Uberblick. In seinen anderen Schriften fiihrt Augustinus all dies nun
néher aus. Ich gehe hier nun in anderer Reihenfolge vor als Markus Ender in seinem Text und
werde zuerst, bevor ich zu Augustinus® Bestimmung des Wahrheitspradikates komme, auf
seine Ausfuhrungen zum wohl grundlegenderen Begriff der Wahrheit als solches, der veritas

eingehen. Damit beschaftigt sich Augustinus vor allem in seiner Schrift De vera religione.

L vgl. Enders, S. 65.



2 Begriffsbestimmung der Wahrheit (veritas)

Was ist Wahrheit? Seine christliche Uberzeugung zwingt Augustinus zu einer unumstéRlichen
Grundannahme, an welcher er nicht zu ritteln vermag. Darauf muss er seine ganze Theorie
der Wahrheit begriinden. Im Evangelium des Johannes steht geschrieben, dass Jesu Christi
sagte: ,,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.* Und somit ist Wahrheit fur
Augustinus in erster Linie zu verstehen als Selbstpradikation der zweiten goéttlichen Person.
Was ist die Wahrheit? Die Wahrheit ist Jesus Christus. So steht es in der Bibel und so wird
von Augustinus auch geglaubt und auch nicht mehr hinterfragt.

Wie lasst sich nun auf dieser Basis so etwas wie eine Philosophie der Wahrheit begriinden?
Um die Frage nach einer begrifflichen Bestimmung, nach einer Art Definition des
Wahrheitsbegriffs auf prazisere Art und Weise zu beantworten, stellt sich Augustinus die
Frage, inwiefern Christus die Wahrheit selbst sei. Was ist mit dieser Gleichsetzung gemeint?

Augustinus Leistung besteht darin, diese christologische Definition der Wahrheit nicht schon
als Problemldsung zu sehen, sondern vielmehr als Richtungsanzeige fir eine Problemldsung.
Die Frage ist: Wie kann Wahrheit als Gottespréadikation, d.h. als Bestimmung eines absoluten,

in sich relational konzipierten Geistes Giberhaupt angemessen verstanden werden?

Um der Antwort naherzuriicken greift Augustinus wohl auf Plotin zurtick, welcher die
Ansicht vertrat, dass die Wahrheit selbst in einem absoluten, allwissenden Geist als dessen
Wesensbestimmung vollkommen verwirklicht ist. Indem sich dieser allwissende Geist selbst
erkenne, denke er alles Seiende tiberhaupt und konstituiere somit die Wahrheit.

Plotin geht hier von einem radikalen korrespondenztheoretischen Wahrheitsverstandnis aus,
im Sinne einer Identitat von Denken und Sein. Wahrhafte Wahrheit stimme nicht mit etwas
Anderem Uberein, sondern nur mit sich selbst. Wahrheit bestehe in der ldentitat des Denkens
mit dem als wahr und seiend Erkannten. Plotins VVerstdndnis der Wahrheit besteht also in

vollkommener Ubereinstimmung des absoluten Geistes mit sich als dem Sein selbst.

Und diese Vorstellung findet sich auch bei Augustinus. Man spricht von einem
geistesmetaphysischen Wahrheitsverstandnis, in dem die Wahrheit insofern mit Jesus oder
Gott tibereinstimmt, soweit dieser als absoluter Geist in vollkommener Ubereinstimmung mit

dem Sein selbst ist.

In seiner Schrift De vera religione fuhrt Augustinus dies néher aus. Wahrheit, so heif3t es dort,
sei die vollkommene Ahnlichkeit mit dem Vater als dem Ursprung von allem, also mit Gott.
Unter vollkommener Ahnlichkeit versteht Augustinus hier nicht anderes als

4



Ubereinstimmung, welche nur dann in vollstandig gegeben sei, wenn sie in Form eines mit all
seinen Momenten wesensidentischen, sich selbst reflektierenden und in seinem Wissen von
sich mit sich selbst tUbereinstimmenden Geistes auftritt. Um zur Wahrheit zu gelangen, bedarf
es also eines selbst reflektierenden Geistes, der in seinem Wissen von sich, mit sich selbst
iibereinstimmen kann und somit auch Ubereinstimmung mit Gott selbst und dem Sein als

solches zu erreichen vermag.

Was auffallt ist die herausragende Rolle der Ubereinstimmung, der convenientia. In der Tat
bezeichnet Augustinus die Wahrheit auch als summa convenientia, als hochste Form der

Ubereinstimmung.

Es wurde eingangs erwahnt, dass nach Augustinus der Besitz der Wahrheit den Menschen
gliicklich mache. Dies erklart er folgendermafen. Ubereinstimmung filhre immer zu GenuB,
wahrend Widerstindigkeit Schmerz und Leid verursache. Uns Ahnliches schaffe Lust und
Freude, wéhrend das andere, das uns entfernteste am meisten Leid erzeuge. Die hdchste Form
des Gliickes, also die hichste Form der Ubereinstimmung, die summa convenientia finde sich
nun aber weder im Bereich der sinnlichen Wahrnehmung oder in den rationalen
Erkenntnissen des menschlichen Geistes, sondern nur in der unwandelbaren Wahrheit, die
auch transzendentes Erkenntnisprinzip des menschlichen Erkennens tberhaupt ist. Eine
gréRere Ubereinstimmmung, ein groReres Gliick als in der Wahrheit, kénne es nicht geben,
denn in der Wahrheit stimme ich mit Jesus Christus Gberein und somit mit einem absoluten
Geist, welcher identisch ist mit dem Sein an sich. Diese Erleuchtung durch das Licht der
Wahrheit, dieses hdchste Gluck werde laut Augustinus aber nur sittlich reinen Personen im

Male ihrer sittlichen Reinheit zuteil.

Die Wahrheit als vollkommene Ubereinstimmung mit Gott ist ferner auch das Formprinzip
aller existierenden Entitaten. Denn da sie existieren, sind sie wahr und somit in vollkommener
Ubereinstimmung mit Gott selbst. Aber wahr sind sie ja nur in der Form, in welcher sie
tatsachlich existieren. Somit nennt Augustinus die Wahrheit auch Regel, Form und Vorbild
alles wahr Seienden. Nur was in diese Form passend, nur was Ubereinstimmt mit Gott, kann
tatséchlich existieren und ist somit wahr. Gott, insbesondere in der zweiten goéttlichen Person
als Jesus Christus, ist die Wahrheit, ist die Form alles Wahren, die Form aller Ideen, die Gott
in einem raum- und zeitfreien Prozess der Selbstreflexion hervorbringt und die folglich

existieren kénnen.?

2 vgl. Enders, S. 86 — 93.



3 Bestimmung des Wahrheitspradikates (verum)

In einem ganz anderen Werke, seinen Soliloquia beschéftigt sich Augustinus nun mit der
Bestimmung des Wahrheitspradikats (verum). Wann kann ich sagen, etwas sei wahr? Was ist
damit gemeint? Es herrscht bei Augustinus eine Art ideentheoretisches
Begriindungsverhéltnis zwischen veritas und verum, der Wahrheit und dem Wahren. Verum
ist das Wahr-Sein des existierenden Wahren, auch der konkreten Dinge. Veritas ist fur dieses
Wahr-Sein konstitutiv. Es ist die transzendente Basis, worauf die Mdglichkeit, dass Uberhaupt
etwas wahr sein kann, ful3t. Davon wurde im vorangehenden Kapitel bereits gesprochen. Nun

geht es um das verum, um das konkrete Wabhre.

Es zeigt sich, dass Augustinus hier keine schnelle und endgultige Antwort parat hat. Seine
Schrift gleicht dem Denkweg eines Suchenden, der eine Definition aufstellt, sie entkréftet und
verwirft, der weitere Definitionsversuche anstellt, diese dann modifizieren muss, der auf
bereits Verworfenes wieder zurlickgreift und sich so durch eine Serie von Modifikationen und
Kehrtwendungen allmahlich auf ein fragwirdiges Ziel zubewegt. Es wird nun versucht,

diesen Denkweg in groben Ziigen nachzuvollziehen.

3.1 Erkenntnistheoretisch, korrespondenztheoretische Bestimmung®

Augustinus ersten Versuch einer angemessenen Definition des verum kann man wohl am
besten als erkenntnistheoretische Bestimmung des Wahren im korrespondenztheoretischen

Sinn bezeichnen.

Erkenntnistheoretisch deshalb weil hier ein wahrnehmendes und erkennendes Subjekt

vorausgesetzt wird, das fiir die Existenz des Wahren konstitutiv ist.

Korrespondenztheoretisch deshalb, weil es vor allem auf die Korrespondenz zwischen Schein
und Sein, der Ubereinstimmung zwischen dem Wahrgenommenen und dem tatsachlich

Seienden geht.

Dabei versucht sich Augustinus zuerst in einer Bestimmung des Falschen. Falsch sei ndmlich,
was sich anders verhélt, als es zu sein scheint. Flr das Wabhre ergibt sich die gegensatzliche

Formel:

Wahr ist das, was so ist, wie es zu sein scheint.

% vgl. Enders, S. 66 — 68.



Hier ergibt sich jedoch fur Augustinus gleich eine groflie Schwierigkeit. Diese Formel fiir das
Wahre wiirde ja mehr oder minder implizieren, das nur das wahr und somit existierend ist,
was von einem wahrnehmenden Subjekt auch wahrgenommen wird. Der Erkennende wird

konstitutiv fur das Wahr-sein und die Existenz eines Dinges.
Augustinus formuliert daher eine neue korrespondenztheoretische Formel:

Wabhr ist dasjenige, das sich so verhalt, wie es einem Erkennenden erscheint, wenn er

erkennen kann und will.

Allerdings macht auch diese Formulierung die reale Existenz eines Seienden von dessen
Erkanntwerden durch ein Erkenntnissubjekt abhangig und ist daher der friiheren kaum

vorzuziehen.

Ein weiteres Problem beider Formeln, besteht darin, dass hier ein und derselbe Gegenstand

fiir verschiedene Betrachter zugleich wahr und falsch sein kann.

Wahr ist das, was so ist, wie es zu sein scheint. Wenn fiir Peter der Mond rund ist, fir Paul
aber eher viereckig, so ist fir Peter der Mond wabhr, fur Paul aber falsch. Eine derartige
Madglichkeit des subjektiven Wahren kommt flir Augustinus aber nicht in Frage. Wahr und
falsch konnen keine VergleichsgréRRen sein, wie es im korrespondenztheoretischen
Verstandnis durch schlechtere oder bessere Ubereinstimmung von Sein und Schein im Prinzip
maoglich ist.

3.2 Ontologische Bestimmung*

Somit verwirft Augustinus nun diesen erkenntnistheoretischen, korrespondenztheoretischen
Ansatz und schreitet fort zu einer ,,ontologischen* Bestimmung des Wahren, bei welcher ein
erkennendes Subjekt vorerst nicht mehr gebraucht wird. Laut Augustinus misse es etwas

Wahres geben, auch ohne erkennendes Subjekt. Und daher seiner neue Formel:
Wabhr ist das, was ist.

Das Wahre wird mit Existenz gleichgesetzt. Das wahr Seiende ist identisch mit dem Seienden
Uberhaupt. Diese ontologische Bestimmung des Wahren macht das Wahr-sein zu einer Art
Formbestimmtheit, das dem Seienden seine wahre Form verleiht, denn nur in dieser kann es

existieren.

*vgl. Enders, S. 68f.



Markus Enders stellt in seinem Text hierzu fest, dass all die Einwénde, die Augustinus gegen
die zuvor erlauterte korrespondenztheoretische Bestimmung des Wahren aufgrifft, nur dann
gerechtfertigte Einwénde sind, wenn man eine ontologische Bestimmung des Wahren bereits
voraussetzt. Somit kann man also nicht sagen, Augustinus hatte seinen ersten

Definitionsversuch widerlegt. Er hat ihn lediglich ersetzt.

Allerdings gibt sich Augustinus auch mit dieser ontologischen Bestimmung nicht zufrieden.
Denn wenn nur das Wahre existierte, dann hiel3e dies, dass das dem Wahren Gegensétzliche,
das Falsche, gar nicht existieren kann. Augustinus fasst aber auch das Falsche als existierend
auf und somit verwirft er (zumindest vorlaufig) auch diese Bestimmung des Wahren und

beschaftigt sich mit einer praziseren Definition des Falschen.

3.3 Das ambivalente Wahre®

Augustinus verfahrt nun etwas langsamer und vorsichtiger als zuvor. Er kehrt zurtick zu
seiner korrespondenztheoretischen Bestimmung des Falschen (Falsch ist das, das nicht so ist,
wie es zu sein scheint.) und versucht nun damit vorerst nur im Bereich der sinnlichen
Wahrnehmung zu operieren. Dabei stellt er folgendes fest: Die Mdglichkeit einer falschen
bzw. tduschenden Sinneswahrnehmung beruhe auf der Ahnlichkeit des (sinnlich) Falschen mit
dem (sinnlich) Wahren. Wenn ich mich sinnlich irre, wenn also meine Sinne sich tduschen, so
verwechsle ich einen tduschenden Wahrnehmungsinhalt mit einem diesem sehr ahnlichen
wahren Wahrnehmungsinhalt. Ich glaube ein Schiff in der Ferne zu sehen. Dabei ist es nur

eine Wolke am Horizont.

In einem weiteren Schritt versucht Augustinus nun diese Ahnlichkeit des (sinnlich) Falschen
mit dem (sinnlich) Wahren auf die tatsachliche Ahnlichkeit der der Wahrnehmung zugrunde
liegenden Gegenstande selbst zurlickzufiihren. Dabei kommt er auf nicht ganz
nachvollziehbarem Wege zur Formel, dass Ahnlichkeit die ,,Mutter aller Wahrheit“ und
Unahnlichkeit die ,,Mutter aller Tduschung* sei.

All dies verwirft er jedoch gleich wieder und versucht sich in einer neuen Definition des
Falschen. Das Falsche, so Augustinus, ist entweder das, was sich flir etwas ausgibt, was es

nicht ist; oder es ist das, was Uberhaupt zu sein versucht und doch nicht ist.

®vgl. Enders, S. 69 — 71.



Beispiele fur die erste Art seien etwa Llige und Betrug oder auch Dichtkunst und
Schauspielerei. In all diesen wird versucht, etwas fur etwas anderes auszugeben als das, was

es ist.

Beispiele fur die zweite Art der Falschheit seien Spiegelbilder, Traumbilder, optische
Tauschungen und &hnliches. Als dies versucht zu sein, und ist doch nicht.

Es gibt also Falsches, das nicht ist und doch versucht zu sein. Und es gibt Falsches, das sehr
wohl existiert, jedoch dabei versucht, etwas anderes zu sein. Der Schauspieler existiert. Er ist
demnach wahr. Gleichzeitig versucht er in seiner Rolle jemand zu sein, der er nicht ist. In
diesem Sinne ist er falsch. Er ist also sowohl wahr als auch falsch, beides zugleich, in ein und
demselben Moment. Man hat es hier mit einer Art ambivalenten Bestimmungen des Wahren
zu tun, in welcher beide Wahrheitswerte wahr und falsch gleichzeitig — wenn auch in
verschiedener Hinsicht — erfullt sein kdnnen. Fur Augustinus ist diese Wahrheitsbestimmung
nun aber keine endgultige Antwort. Vielmehr gebraucht er sie als Mittel um im Kontrast dazu
ein ambivalenzloses, eindeutiges Wahres sichtbar zu machen, denn darauf hat er es letztlich

abgesehen.

3.4 Das ,,epistemologische* Verstandnis von Wahrheit®

In einem weiteren Schritt versucht sich Augustinus nun aber in einem ganz anderen Ansatz.
Bisher kann man all seine Definitionsversuche mehr oder weniger als realistische
Wabhrheitstheorien charakterisieren. Nun aber folgt so etwas wie ein epistemisches
Verstandnis von Wahrheit, in dem das Wahre nicht mehr durch Merkmale der Wirklichkeit
definiert wird, sondern durch gewisse Merkmale des Erkennens bzw. des

Erkenntnisprozesses selbst.

Augustinus versucht, das von ihm gesuchte ambivalenzlose Wahre, jenes Wabhre, das nicht
zugleich wahr und falsch sein kann, mit den wissenschaftlichen Disziplinen der Dialektik und
der Grammatik in Verbindung zu bringen. Weil jede Wissenschaft wahr sei, sei auch die
Grammatik als eine dieser Wissenschaften wahr. Jede Wissenschaft aber sei wahr, weil sie ein
(begriindetes) Wissen von einem bestimmten Gegenstandsbereich darstelle und nur Wahres

gewusst werden konne.

Man bemerkt an diesem Satz sofort seine epistemologische Komponente, wenn Augustinus

von ,,begrundetem* Wissen spricht. Die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft ist also der

®vgl. Enders, S.71 - 76.



Grund ihres Wahrheitsgehaltes. Aber worin besteht diese Wissenschaftlichkeit? Was

bestimmt Gberhaupt den wissenschaftlichen Charakter einer Wissenschaft?

Am Beispiel der Grammatik antwortet Augustinus, dass ihre Wissenschaftlichkeit darin liege,

dass sie die von ihr untersuchten Gegenstande

1. klar definiert,
2. in Uber- und untergeordnete Klassen einteilt und

3. klar unterscheidet.

Dies gelte nun auch fir alle anderen Wissenschaften. Wenn diese Eigenschaften erftllt sind,
wenn Definitionen, Einteilungen und logische Schliisse vorkommen und all ihre Gegenstéande

definiert und begrifflich eingeteilt sind, dann ist eine Wissenschaft auch wahr.

Die Dialektik nimmt nun bei Augustinus unter allen Wissenschaften eine besondere Stellung
ein. Denn sie verkorpere die reine Wissenschaftlichkeit an sich. In den Regeln der Dialektik
seien all die Methoden der Wissenschaftlichkeit festgelegt. Die Dialektik ist damit die
Wahrheit selbst, ist durch sich selbst wahr. Erst sie verleiht allen anderen Wissenschaften
ihren Wahrheitsgehalt.

Es ist klar warum man diese Bestimmung des Wahren als epistemologisch bezeichnen kann.
Es kommt dabei nur auf die Methode der Wissenschaftlichkeit an, welche den Wert der
Wahrheit in sich tragt. Die Realitdt kommt bei dieser Bestimmung scheinbar gar nicht vor.
Das hier gefundene Wahre ist nun jenes ambivalenzlose, eindeutige Wahre, das Augustinus in

Abgrenzung zum zuvor geschilderten ambivalenten Wahren gesucht hat.

Markus Enders stellt auch hier eine Schwierigkeit fest. So fulst Augustinus ganze Bestimmung
dieses epistemischen Wahren auf einer Art Zirkelschluss, denn in seiner anfangs genannten
Voraussetzung, dass nur Wahres gewusst werden kénnn, dass das Wissbare identisch mit dem

Wahren sei, steckt ja bereits implizit ein epistemologisches Wahrheitsverstandnis.

Auch Augustinus selbst sieht grol3e Schwierigkeiten an diesem epistemologischen
Verstandnis der Wahrheit, allerdings Schwierigkeiten ganz anderer Art. Auf einem hier nicht
néher rekonstruierten Weg versucht er ndmlich mit Hilfe des epistemologischen
Wahrheitsverstandnisses eine Art Beweis fiir die Unsterblichkeit des menschlichen Geistes zu
formulieren. Dabei kommt er allerdings zum Ergebnis, dass all jene Menschen, die nicht
wissenschaftlich geschult sind, Gberhaupt keinen Geist besélien. Augustinus steht also vor
zwei Mdglichkeiten. Entweder ist der menschliche Geist nicht unsterblich oder die

epistemologische Definition der Wahrheit ist unhaltbar und Wahrheit und Dialektik sind nicht
10



ident. Da er aus Glaubensgriinden natiirlich an der Unsterblichkeit der menschlichen Seele
festhalten muss, verwirft Augustinus also aufs Neue seine Bestimmung des Wahren und

begibt sich auf eine lange Fehlersuche und Rekapitulation des bisher Gesagten.

3.5 Das ,,propositionale* Verstandnis des Wahren’

Augustinus fihrt nun eine neue Unterscheidung ein und zwar zwischen dem propositionalen
Gehalt einer Aussage und dem Gegenstand, tber den etwas ausgesagt wird. Die Begriffe wahr

und falsch beziehen sich nun lediglich auf den propositionalen Gehalt eines Aussagesatzes:

Falsch ist ein propositionaler Gehalt genau dann, wenn er etwas nicht real Existierendes

bezeichnet. Wahr ist er genau dann, wenn er etwas real Existierendes bezeichnet.

Dabei ist aber das Falsche immer noch etwas Seiendes, d.h. dieser falsche propositionale
Gehalt eines Aussagesatzes wird als existierende Entitat aufgefasst. Falsch ist hier erneut ein
Seiendes, das ein Wahres nachahmt.

3.6 Das ambivalenzlos-authentische und das ambivalent-imitative Wahre®

Augustinus greift nun auf seine zuvor geschilderte epistemologische Bestimmung der
Wahrheit zurtick und prift aufs Neue deren Gultigkeit. Dabei war ja gesagt worden, dass die
Wahrheit nichts anderes sei als die Wissenschaftlichkeit und insbesondere die Dialektik. Hier
hatten wir es auerdem mit einer ambivalenzlosen Wahrheit zu tun, welche nicht gleichzeitig
falsch und wahr sein kann. In Uberpriifung dieser Auffassung stellt sich Augustinus nun die
Frage, ob man das ambivalenzlose Wahre nicht auch auRerhalb der Wissenschaft finden
kdnne. Dann gébe es solches, dann kdnnte die Bestimmung der Wahrheit als Dialektik nicht

richtig oder zumindest nicht vollstandig sein.

Es gilt die Frage zu kldren, ob es dieses ambivalenzlose Wahre auf3erhalb der Wissenschaft
gibt. Augustinus priift hierbei das Beispiel der kérperlichen Gegenstande und fragt ob diese
Uberhaupt ambivalenzlos wahr sein kdnnen, oder nur in ambivalenter Weise existieren —
namlich auf Grund eines ihnen immanenten Abbildes der Wahrheit, der veritas selbst — als
jenem transzendeten, unverganglichen Prinzip, das dem Wahr-sein, dem verum, zu Grunde
liegt. Hier kommt nun klar zum Vorschein, dass sich Augustinus sehr stark an Platons

Ideenlehre orientiert. Die Figuren der Korperwelt, sagt er, versuchten ja nur die ,,idealen*

"vgl. Enders, S. 76f.
8 vgl. Enders, S. 77 - 82.

11



Gegenstande der geometrischen Wissenschaft zu imitieren und seien demnach falsch.
Augustinus spricht vom ambivalent-imitativen Charakter des Wahr-Seins aller kérperlichen
Entitaten. Wahr sind sie nur, indem sie die idealen Formen imitieren. Somit sind sie nicht
ambivalenzlos wahr. Und somit ist die Frage, ob ein Korper iberhaupt ambivalenzlos wahr
sein kann verneint und damit die Gultigkeit einer epistemologischen Bestimmung des
Wahrens vorerst bestétigt, denn diese idealen Formen sind ja wiederum Eigenschaften der
Geometrie und somit entsprechen sie der Wissenschaftlichkeit und der Wahrheit im

epistemologischen Sinn.

Interessant ist dabei aber, dass Augustinus auf seiner Suche sehr wohl einen Kandidaten fir
ein unkorperliches, ambivalenzloses Wahres aullerhalb der Wissenschaft findet. Nachdem er
den leeren Raum als Kandidat zuriickgewiesen hat, denn dieser sei nichts Wahres, nennt
Augustinus Geist und Gott als Beispiele fir das gesuchte ambivalenzlose und unkdrperliche
Wahre. Beide, Geist und Gott seien wahr aufgrund der ihnen immanente unvergénglichen
Wahrheit, also dem transzendenten Prinzip hinter dem Wahren selbst. Dies sieht er allerdings

nicht im Widerspruch stehend zu seiner epistemologischen Bestimmung des Verum.

4 Resumé

Kommt Augustinus mit seinen Erdrterungen zum Wahrheitspradikat nun zu einer finalen
Antwort? Fihrte uns sein Weg irgendwohin? Die verschiedenen Wahrheitsbegriffe, mit denen
Augustinus hier operiert, werden vor allem versuchsweise formuliert und erheben wohl
keinen Anspruch auf eine allgemeingultige Definition. Einzige Ausnahme ist wohl das
genannte epistemologische Verstandnis von Wahrheit als Wissenschaftlichkeit und
insbesondere als Dialektik, bei dem Augustinus nach langem Hin und Her am Ende zur Ruhe
kommt und dies obwohl er es zuvor mit eigenen Einwénden widerlegt hat — Wir erinnern uns
an seinen davon ausgehenden Unsterblichkeitsbeweis, welcher impliziert, dass nicht
wissenschaftlich gebildete Menschen keinen Geist besallen. Dies brachte Augustinus dazu
seinen epistemologischen Wahrheitsbegriff vorerst zu verwerfen. Ohne seinen eigenen
Einwand zu entkraften greift er ihn jedoch spater wieder auf.

Somit wird sein Denkweg ein wenig problematisch. Markus Enders stellt aulerdem fest, dass
dieser epistemologische Wahrheitsbegriff unvertraglich ist mit der bei Augustinus
durchgéngig vertretenen transzendenten Bedeutung von Wabhrheit als Gottespradikation. Wie

hé&ngt das eine mit dem anderen zusammen?

12



Fragwardig und teils alles andere als schlissig ist auch Augustinus Verwerfen einer
aristotelisch gepragten korrespondenztheoretischen Bestimmung der Wahrheit. Uberhaupt
scheint mir der seltsamste Punkt an seinen Ausfiihrungen aber die eigenartige Trennung von
Wahrheit und Wahren, von veritas und verum zu sein. Man wird meiner Meinung nach nicht
ganz schlau daraus, inwiefern sich das eine vom anderen abgrenzt und worin das verum

eigentlich besteht. Kénnte nicht fiir beides ein und derselbe Begriff herhalten?

So undurchschaubar und verschlungen seine Wege zur Wahrheit aber auch sind, es gibt ein
paar Grundannahmen, die sich in all seinen Uberlegungen finden und die er auch nicht mehr
widerlegt.

Da ist zum einen die oft genannte Abgrenzung von veritas und verum. Zum andern ist da die
zuletzt genannte Unterscheidung zwischen der ambivalenzlos-authentischen Wahrheit der
idealen Gegenstande der geometrischen Wissenschaft und der ambivalent-imitativen
Wahrheit der korperlichen Entitaten. Hier sieht man klar die Platonische Ideenlehre
aufblitzen. Wahr sind fur Augustinus nur die ewigen Ideen oder Formen aller sinnlich

wahrnehmbaren Entitaten.

Markus Enders versucht hier zu einem gemeinsamen Nenner der doch recht vielschichtigen

Wahrheitsauffassung zu kommen.

Wahr seien fir Augustinus in erster Linie die zugrundelegenden Formen aller sinnlich
wahrnehmbaren Entitaten. Diese sind das Wahre. Diesen Ubergeordnet ist nun aber noch die
Wabhrheit, veritas, die als Form aller Formen deren Wahr-sein erst moglich macht. Diese ist
unverganglich, unsterblich und letztlich identisch mit Gott. In diesem Sinne ist Augustinus
Wahrheitstheorie nun aber primér ontologisch, also doch realistisch, denn er beruft sich ja auf
die Existenz dieser Form und auf die flr ihn unleugbare Existenz Gottes. Epistemologisch ist
seine Wahrheitstheorie nur in jener Hinsicht, dass das Wissbare der Wissenschaften ja nur im
Wissen um diese real-existierenden Formen bestehen kann, nicht jedoch im Wissen um
dessen sinnlich-korperliche Erscheinungsformen, welche nicht exakt wissbar seien, da sich

auch nicht ambivalenzlos wahr sind.

Wir haben es bei Augustinus also mit einem Zwischending aus realistisch-ontologischer und
epistemologischer Wahrheitsauffassung zu tun, wobei das ontologische Verstandnis wohl
grundlegender ist. Eine Frage, die sich mir beim Lesen des Textes gestellt hat, ist, wie
verschieden die Wahrheitstheorie des Augustinus wohl ware, wenn er nicht von seinem
christlichen Vorverstandnis hétte ausgehen mussen. Die meisten Schwierigkeiten in seinen

Ausfiihrungen ergeben sich ja dadurch, dass er sich zwanghaft dazu verpflichtet sieht,
13



christliche Prinzipien wie eine unbedingte Existenz Gottes, eine Unsterblichkeit der Seele und
eine Gleichsetzung von Wahrheit und Gott darin zu integrieren. All dies flhrt letztlich zu sehr
fragwirdigen Beweisgangen und lasst bedauern, dass Augustinus nicht frei von diesen
Voruberzeugungen argumentieren konnte. Denn auf seiner Suche wusste er ja schon von
Anfang das Ergebnis, ndmlich dass Wahrheit identisch mit der zweiten gottlichen Person ist.
Die Schwierigkeit bestand darin, einen philosophisch halbwegs haltbaren Weg zu dieser
Antwort zu finden, wobei Augustinus nie auf die Idee kam die Antwort selbst zu hinterfragen.

Schade eigentlich.

Wortanzahl: ca. 3700

14



