Seminar Monotheismus, Polytheismus, Pantheismus
Univ.-Prof. Dr. Dr. h.c. Hans Kochler

Sommersemester 2006

Der chinesische Taoismus

von Klaus Reitberger

Matr. 0516683



Inhaltsangabe

1 Einleitung
2 Taoismus- eine Einschriankung

3 Die Urspriinge des Taoismus
3.1 Lao-tzu und das Tao-Te ching
3.2 Chuang-tzu
3.3 Lieh-tzu
4 Zentrale Begriffe
4.1 Das Tao
4.2 Das Te
4.3 Der Berufene
5 Kerngedanken des Taoismus
5.1 Flexibilitdt
5.2 Gelassenheit gegeniiber dem Tod
5.3 Realitdt und Traum
5.4 Das Unaussprechliche — Das Unerlernbare
5.5 Friede — Altruismus
5.6 Gegen starre Klassifikation
5.7 Der Lauf der Natur — das Schicksal

5.8 Relativismus

6 Mystik im Taoismus
7 Religion oder Philosophie
8 Nachwort

Literaturverzeichnis

© N 9 O w» A A N W

I e S S e e e T T e S O =Y
AN N »n b~ WD = O O O

N
o 0

20



1 Einleitung

Das Bestreben dieser Arbeit soll es sein, einige interessante Aspekte des frithen
chinesischen Taoismus zu prasentieren. Durch intensive Betrachtung der
klassischen Schriften dieser alten Religion des Ostens wurden verschiedenste
Vorstellungen und Ideen herausgefiltert, welche im Folgenden dargestellt und
erlautert werden.

AuBerdem soll kurz auf einige mystische Komponenten der Texte hingewiesen und
im Anschluss die Frage erortert werden, ob es sich beim friihen Taoismus nun
mehr um eine Philosophie oder eine Religion handelt.

Die Methode, die fiir die Schaffung dieser Arbeit herangezogen wurde, bestand
darin, sich zuerst durch mehrmaliges Lesen der Primérliteratur direkt mit dem
taoistischen Gedankengut auseinander zusetzen, die gesuchte Information zu
extrahieren, zusammenzufassen und zu erldutern und erst in Folge dann mittels
Sekundaérliteratur zu vergleichen, inwiefern sich selbst erarbeitete Auffassungen
mit denen von Experten decken. Es stellte sich heraus selbst zu einigen
Folgerungen gekommen zu sein, die in den herangezogenen Fachtexten nicht allzu

klar aufscheinen.

Bei der Lektiire der taoistischen Texte wurde auf die klassische deutsche
Ubersetzung des Sinologen und Missionars Richard Wilhelm (1873-1930)
zuriickgegriffen. Damit bei Zitaten aus diesen Werken keine Verwirrung entsteht,
ist hierbei darauf zu achten, dass Wilhelm die Worte ,,Tao* bzw. ,,Te* (beide
werden weiter unter erldutert) mit ,,SINN“ bzw. ,,LEBEN* {ibersetzt.

In der Schreibweise der chinesischen Eigennamen halte ich mich an das
sogenannte ,,Wade-Giles System*, welches in vielen Werken zum Taoismus
verwendet wird. Da in hier zitierten Texten aber auch andere Systeme vorkommen,
kann ein und der selbe Namen in verschiedenen Schreibweisen auftreten. Chuang-
tzu, Dschuang Dsi, Dschuang Dschou, sowie Lao-tzu und Laotse, Tao-Te ching

und Tao Te King und Lieh-tzu und Lié Dsi sind jeweils identisch.



2 Taoismus — eine Einschrinkung

Bevor man vom Taoismus sprechen kann, muss man sagen, von welchem
Taoismus man sprechen will. Schldgt man beispielsweise in dem Buch Religionen
der Welt, das einen interessanten Uberblick iiber zahlreiche Glaubensrichtungen
bietet, unter dem Stichwort Taoismus nach, so liest man von zdlibatir lebenden
Monchen, intensiver Meditation, Alchemie, Ddmonen, Didtvorschriften zur
Lebensverldngerung, von der Vergottlichung der Griinderfigur, sowie von dem
Streben nach Unsterblichkeit (vgl. Bumbacher, S. 284ff). Wenn man den Taoismus
nur von seinen klassischen Schriften her kennt und erfiillt von dieser Kenntnis,
solche Beschreibungen liest, man konnte meinen, es mit einer génzlich anderen
Sache zu tun zu haben. Wie es scheint, wurde die urspriinglich eher philosophische
Lehre des Taoismus im Laufe der Jahrhunderte stark verzerrt. In den Urspriingen,
so heifit es bei Rudolf Bock, bestand der Taoismus ,,aus philosophischen
Hypothesen und aus Beschreibungen mystischer Erlebnisse (Bock, S. 9). Erst
spater dann kamen monastische Traditionen, Aberglauben, Gétter und Riten hinzu.
Gegenstand dieser Arbeit ist der urspriingliche Taoismus, jener den Bock als

philosophisch-mystischen Taoismus bezeichnet.

3 Die Urspriinge des Taoismus

Wihrend die Lebensdaten der Griinder des Konfuzianismus mit Kung Fu-tzu
(Konfuzius) um ca. 551-479 v. Chr. und Meng-tzu (Menzius) ca. 382-305 v. Chr.
recht genau datiert sind und der Verlauf ihres Lebens auch recht detailliert
geschildert wird (vgl. Bock, S. 28f, 38), unterscheiden sich die Lebensdaten der
taoistischen Griinder bei verschiedenen Experten um Jahrhunderte. Von ihrem

Leben ist fast nichts bekannt. Geblieben sind nur ihre Werke.

3.1 Lao-tzu und das Tao-Te-Ching.
Lao-tzu, was iibersetzt soviel wie ,,der Alte* (Wilhelm, S. 9) oder ,,alter

Meister* (Bauer, S. 89) heifit, ist der Name eines Mannes der irgendwann zur Mitte



des ersten vorchristlichen Jahrtausends in China gelebt haben soll. Viel mehr ist
iiber ihn nicht bekannt. Er gilt als Autor des Tao-Te ching, eines recht kurzen
Werkes von 81 Kapiteln, das im Allgemeinen wohl als die dlteste Schrift des
Taoismus betrachtet wird. Es ist laut Rudolf Bock ,,nach der Bibel das wohl am
hdufigsten in andere Sprachen iibersetzte Werk.” (Bock, S. 117).

“Ching” bedeutet soviel wie Klassiker oder Heiliges Buch (vgl. Bock, S. 117). Die
Begriffe Tao und Te werden weiter unten noch erldutert.

Zum Tao-Te ching an sich, wie selbst bei der Lektiire erlebt, noch folgende Worte:
Das Tao-Te ching ist ein faszinierendes Werk voller Rétsel und Charme. In 81
Kapiteln legt der Autor in Sétzen voll scheinbarer Paradoxie sein Weltbild dar.
Auffallend sind der einzigartige Stil, in dem geschickte Repetitionen und
Gedankenspriinge helfen, dem Verstindnis nidher zu kommen. Auffallend ist auch,
dass ganz anders als bei anderen Werken des alten Chinas wie im Lun Yii, im

Lieh-tzu oder im Chuang-tzu keine einzige historische Personlichkeit vorkommt.

3.2 Chuang-Tzu

Chuang-tzu ist der zweite gro3e Meister des Taoismus. Laut Wolfang Bauer war er
,»eine um 350 v. Chr. wirkende historische Figur, von der allerdings kaum etwas
Nennenswertes bekannt ist.*“ (Bauer, S. 84). Ahnlich wie bei Lao-tzu ist von ihm
kaum etwas geblieben als sein Werk, das Buch Chuang-tzu, auch bekannt als Buch
vom stidlichen Bliitenland.

Obwohl Lao-tzu und Chuang-tzu die gleichen Ansichten vertreten, konnten ihre
Werke an Stil und Aufbau unterschiedlicher kaum sein. Wéhrend im Tao-Te ching
kurz und prégnant in der Art von Aphorismen die Lehre wiedergegeben wird, ist
das Chuang-tzu ein Sammelsurium von Gleichnissen, Anekdoten, Fabeln, Mythen,
Allegorien, Dialogen und mehr. Immer wieder treten skurrile Wendungen auf.
Auch zahlreiche mehr oder weniger historische Personlichkeiten kommen vor. So
stof3t man bei der Lektiire immer wieder auf Lao-tzu, andere Taoisten, aber auch
Vertreter anderer Lehren. Interessanterweise ist die am hiufigsten auftretende
Person Konfuzius, {iber dessen Lehre Chuang-tzu sich immer wieder lustig macht.

So liest man darin, wie Konfuzius beschimpft und verlacht wird, oder eben von



seinem Zeitgenossen Lao-tzu zur rechten Auffassung bekehrt wird (siehe z. B. C,
V.3, XII.11, XII1.7, XIV 4, XIV.5, XIV.6, XIV.8, XX.4, XX1.4, XXVL5). Zum
Chuang-tzu an sich, wie selbst bei der Lektiire erlebt, noch folgende Worte: Der
Autor dieses alten Werkes, wer immer er gewesen sein mag, schafft es Witz und
Metaphysik, Humor und mystische Beschreibungen auf eine Art und Weise zu
verkniipfen, die wahrlich unnachahmlich scheint. In einer Sprache, reich an
Metaphern, wird die Lehre des Taoismus spielerisch wiedergegeben. Das Chuang-
tzu ist ein Werk wie es in der religidsen Literatur wohl einzigartig ist, denn man

kann daruber lachen.

3.3 Lieh-tzu

Es gibt noch ein drittes Werk, das im Taoismus von grof3er Bedeutung ist, genannt
Lieh-tzu. Bei Rudolf Bock wird es als Schrift mit taoistischen Anteilen bezeichnet
(vgl. Bock, S. 105). An Art und Aufbau dhnelt das Lieh-tzu stark dem Chuang-tzu,
erreicht aber lange nicht dessen Wortgewaltigkeit und Charme. Es handelt sich
dabei wohl eher um eine Zusammenstellung von verschiedensten taoistischen

Texten, als um das Werk eines einzigen Meisters.

Auffillig ist die Tatsache, dass man von all den genannten taoistischen Meistern
nur sehr wenig, bis gar nichts mit Bestimmtheit sagen kann. Von den Konfuzianern
der selben Epoche ist weit mehr bekannt. Gerade dies aber, passt erstaunlich gut zu
manchen Aspekten der Lehre, welche die Taoisten vertraten. So findet man im
Chuang-tzu immer wieder Stellen, wo Konfuzius darum kritisiert wird, weil er
nach Ruhm strebe, das Gegenteil aber erstrebenwert sei. So heift es: ,,[...] hochster
Ruhm ist Abwesenheit des Ruhms.* (C, XVIII.1). Und bei Lao-tzu findet man den

Satz:
Ein guter Wanderer 148t keine Spur zuriick. (L, 27)



4 Wichtige Begriffe
4.1 Das Tao

Es gibt ein Ding, das ist unterschiedslos vollendet. Bevor der Himmel und die Erde waren,

ist es schon da, so still, so einsam. Allein steht es und dndert sich nicht. Im Kreis lduft es und
gefahrdet sich nicht. Man kann es nennen die Mutter der Welt. Ich weil3 nicht seinen Namen.
Ich bezeichne es als SINN. Miithsam ihm einen Namen gebend, nenne ich es: gro3. GroB, das
heiflt immer bewegt. Immer bewegt, das heif3t ferne. Ferne, das heilit zuriickkehrend. (L, 25)

Das ist der SINN: er ist giitig und treu, aber er duflert sich nicht in Handlungen und hat keine
dullere Gestalt; man kann ihn mitteilen, aber man kann ihn nicht fassen; man kann ihn
erlangen, aber man kann ihn nicht sehen; er ist unerzeugt sich selber Wurzel. Ehe Himmel
und Erde waren, bestand er von Ewigkeit; Geistern und Goéttern verleiht er den Geist;
Himmel und Erde hat er erzeugt. Er war vor aller Zeit und ist nicht hoch; er ist jenseits allen
Raumes und ist nicht tief; er ging der Entstehung von Himmel und Erde voran und ist nicht
alt; er ist dlter als das dlteste Altertum und ist nicht greis. (C, VL.1)

Aus diesen und anderen Beschreibungen geht das Tao hervor als eine Art
kosmisches Urprinzip, das alles durchflieBt und ,,alles durchdringt und

verbindet* (C, XXIIL.3). Es wird als etwas geschildert, dass man nie begreifen
kann, und vor allem nicht in Worte fassen kann.

Dass der Begrift des Tao schwer zu definieren ist, rithrt wohl daher, dass es gleich
im ersten Satz des Tao-Te ching eben als undefinierbar definiert ist: ,,Der SINN,
der sich aussprechen 14Bt, ist nicht der ewige SINN. Der Name, der sich nennen
146t ist nicht der ewige Name* (L, 1). Dies deutet bereits davon hin, dass das Tao,
etwas ist, das mit Worten man nicht beschreiben kann, etwas, das sich dem
menschlichen Denken génzlich entzieht. ,,Der SINN ist ein Grenzbegriff der
dinglichen Welt. Reden und Schweigen reicht nicht aus, ihn zu erfassen. Jenseits
vom Reden, jenseits vom Schweigen (liegt sein Erleben), denn alles Denken hat
Grenzen.“ (C, XXV.10). Sowohl im Tao-Te ching wie auch im Chuang-Tzu stof3t
man aber immer wieder auf Passagen, die davon sprechen ins Tao einzugehen oder
eins mit ihm zu werden. Die Zusammenhénge im Text lassen den Schluss zu, dass
das Tao auch als die Kronung mystischer Erfahrung verstanden wird. Zum anderen
steht es auch im Zusammenhang mit dem Sterben. Geboren werdend entwéchst
man aus dem Tao und geht sterbend wieder darin ein (vgl. z.B. C, XVIIL.2).
Urspriinglich hatte das chinesische Wort Tao die Bedeutung von Weg, Richtung,
Zustand, Vernunft, Wahrheit, reden, sagen oder leiten (vgl. Wilhelm, S. 14). Jene

Bedeutung, die Lao-tzu und Chuang-Tzu dem Wort zuerkennen, geht wohl weit



dariiber hinaus. Wie Lao-tzu im erstgenannten Zitat schreibt, ist Tao eben nur ein
Wort, das er wihlt. Er hétte seine Idee eines Urprinzips auch anders nennen
konnen. Tao als Schriftzeichen ist eben nur ,,ein algebraisches Zeichen fiir etwas
Unaussprechliches* (Wilhelm, S. 14).

In den zahlreichen westlichen Ubersetzungen ist das Spektrum der fiir Tao
verwendet Worter sehr weitldufig. Richard Wilhelm ersetzt Tao stets durch SINN.
Es wurde aber auch als Weg, Vorsehung, Logos und Gott iibersetzt (vgl. Watts, S.
70).

Meiner Ansicht nach berauben all diese Worte dem Tao nur seiner urspriinglichen
Klarheit, indem sie es mit Bedeutungen vermischen, die nichts damit zu tun haben.
Ein Zeichen, das fiir etwas Unaussprechliches steht, bedarf keiner Ubersetzung.
Das Tao ist das Tao. Dariiber hinaus ruft eine Ubersetzung als Gott, oder auch als
Logos bestimmte Vorstellungen hervor, die dem Tao des Taoismus nicht
entsprechen. Nie, an keiner Stelle im Chuang-Tzu noch im Tao-Te ching wird dem
Tao etwas wie ein aktiver Wille oder Handlungsgeist zuerkannt. Es beherrscht
nicht und begehrt nicht (vgl. L, 34). Das Tao, wie ich es nach ausgiebiger Lektiire
der beiden Grundwerke des Taoismus verstehe, ist etwas génzlich Passives, das
obgleich allgegenwirtig im Grunde ewig untitig bleibt. Es hat kein Bewusstsein,
doch indem es alles durchstromt und tiberall flie8t, vermag es die Gesamtheit aller
Dinge zu umfassen und zu verbinden.

Eine vorziigliche Analogie, die Fritjof Capra in seinem berithmten Buch Das Tao
der Physik zwar mehrfach andeutet, jedoch nicht explizit ausformuliert, ist jene,
das Tao gleichzusetzen mit einem universellen, alles durchdringenden Kraftfeld.
Bedenkt man, dass gemiB Einsteins E=mc? in der modernen Physik, Materie als
Verdichtung von Energie betrachtet werden kann und in Folge dessen eine
Konzeption der Gesamtheit der Natur als gewaltiges Energiefeld moglich ist, so
gewinnt die Identifikation des Tao mit eben diesem Feld noch mehr an Giiltigkeit,
da eine Vielzahl von Eigenschaften die dem Tao zugesprochen werden, auf beide
Begriffe passen. Das Tao ist der Ursprung aller Dinge, unveridnderlich, ewig,
namenlos, grenzlos, schweigend, unerreichbar, unerforschbar, nicht sichtbar, nicht

horbar, unendlich klein und unendlich grof3. Alles kehrt zu ihm zuriick (vgl. Bock,



S. 195). Ist Materie Energie, so ist diese Energie der Ursprung aller Dinge. Ein
solches Energiefeld wire im Kleinen zwar stdndiger Dynamik unterworfen, als
groBBes ganzes jedoch unverdnderlich. Man kann es nicht sehen, man kann es nicht
horen. Unendlich klein ist es in seinen Wellen, unendlich groB3 jedoch in seiner

Gesamtheit.

4.2 Das Te

Man konnte ebensoviel iiber das Te sprechen, wie liber das Tao. Im Titel des Tao-
Te ching stehen beide Begriffe gleichrangig nebeneinander. Aus Platzmangel sei
hier aber nur kurz darauf eingegangen. Das Te steht dem Konkreten in gewisser
Weise néher als das eher transzendente Tao. Bei Shaoping Gan heif3t es: ,,Dieses
den konkreten Dingen innewohnende Tao, das zugleich die vom Tao
herstammenden speziellen Regeln oder speziellen Eigenschaften der Dinge
darstellt, heilit Te. Te ist also die Existenz- oder Manifestationsform des Tao in den
konkreten Dingen.* (Gan, S. 70). Richard Wilhelm bezeichnet es als ,,der Anteil,
den er Einzelne am Tao hat.” (Wilhelm*, S. 80). Passend ist auch die Beschreibung
von Rudolf Bock, der das Verhiltnis von Tao und Te vergleicht mit dem von
Brahman und Atman im Hinduismus, sowie mit jenem von Gottheit und Gott bei
Meister Eckhart (vgl. Bock, S. 225). Das Te, wie im Tao-Te ching angedeutet,
steht zwischen dem Menschen und dem Tao. Es ist am besten als eine Art Mittler
zwischen dem dem Menschen doch etwas entriickten Tao (das er aber auf
mystische Art und Weise dennoch zu erreichen mag) und der konkreten Welt der
Dinge. Sich nach ihm (dem Te) zu richten, bedeutet sich seiner Natur gemil3 zu
verhalten. Alle Handlungen, die erzwungen oder gekiinstelt sind, also iiber die
eigentliche Natur des Menschen hinausgehen, werden als Abweichen vom Te
bezeichnet.

Bei Richard Wilhelm wird Te schlicht mit ,,Leben* {ibersetzt. Andere geldufige
Ubersetzungen sind Natur, Wesen, Geist und Kraft (vgl. Wilhelm, S. 14).



4.3 Der Berufene

Ein Begriff der besonders bei Lao-tzu immer wieder zu lesen ist, ist der des
,Berufenen* bzw. des ,,hochsten Menschen®. Wie aus den Zusammenhéngen klar
hervorgeht, ist damit jener Mensch gemeint, der im Sinne der Mystik das Tao
erreicht hat und sich sozusagen auf einer hoheren Stufe des Seins befindet. Der
Begriff wird weiter unten im Zusammenhang mit der Mystik im Taoismus noch

ndher behandelt.

5 Grundgedanken des Taoismus

5.1 Flexibilitat

Einer der Hauptargumente der Kritik Chuang-Tzus an Konfuzius ist, dass jener es
versaume dem Lauf der Zeit zu folgen und seine Lehren auf alten Zeiten begriinde,
die lingst keine Bedeutung mehr hétten. Dies wird u. a. in folgender Metapher

tllustriert.

Um auf dem Wasser voranzukommen, ist’s am besten, ein Schiff zu beniitzen; um aber auf
dem Lande voranzukommen, beniitzt man am besten einen Wagen. Wenn einer, weil man mit
einem Schiff auf dem Wasser vorankommen kann, danach streben wiirde, es auf dem Lande zu
schieben, so wiirde er sein Leben lang keinen Schritt vorwirts kommen. Die alten und die
neuen Zeiten verhalten sich wie Wasser und Land. Die Einrichtungen der alten Dschoudynastie
und die des heutigen Staates Lu verhalten sich zueinander wie Schiff und Wagen (C, XIV 4).

An einer anderen Stelle wird Konfuzius von Lao-tzu folgenderweise

zurechtgewiesen:

Woriiber ihr redet, das sind alles nur FuB3spuren. Eine Spur wird von einem Tritt erzeugt, aber
ist nicht selbst der Tritt. [...] Die Zeit 148t sich nicht zum Stehen bringen, dem SINN kann
nichts Einhalt tun. (C, XIV.8)

Eine der Hauptforderungen des Taoismus ist Flexibilitit. Man solle sich der Zeit
anpassen. Er richtet sich gegen alles was starr und hart ist, denn das Allerweichste
wird schlieBlich das Allerhérteste {iberholen (vgl. L, 43 und 36). Dem geméal steht
der Taoismus starren Strukturen und Dogmen kritisch gegeniiber. Besonders
Begriffe wie Liebe, Moral, Ordnung und Pflicht werden stark attackiert. Dies
richtet sich aber wohl eher gegen die konfuzianischen Prinzipien von Pflichtmoral
und Pflichtliebe, als gegen die eigentlichen Bedeutungen . Dem Tao folgen heil3t

flexibel sein. Dies driicken Lao-tzu und Chuang-tzu wiederholt mit der Metapher

10



des Wassers aus. Bei der Lektiire des Tao-Te ching sto3t man immer wieder

darauf.

Auf der ganzen Welt gibt es nichts Weicheres und Schwicheres als das Wasser. Und doch in
der Art, wie es dem Harten zusetzt, kommt nichts ihm gleich. (L, 78)

Wasser sei das flexibelste der Elemente. Es halte sich unten. Es passe sich an.
Selbst der hirteste Stein zerfalle zu Staub. Das Wasser aber sei unsterblich. Motive
wie diese findet man in den taoistischen Schriften immer wieder. Der Lauf des
Wassers dient als Vorbild fiir das natiirliche, dem Tao entsprechende Verhalten,
das darin bestehe stets Anpassung zu suchen und flexibel dem Flusslauf der Zeit zu

folgen.

5.2 Tod - Gelassenheit

Dem Tod, zentrales Thema vieler Religionen, wird im Taoismus merkbar selten
Beachtung geschenkt. In nur wenigen Passagen ist davon die Rede, ganz so als
wire er fiir die frithen Taoisten nicht besonders wichtig gewesen. Eben dies wird

an den wenigen Stellen, die sich mit damit befassen, angedeutet.

Wie kann ich wissen, dal} die Liebe zum Leben nicht Betdrung ist? Wie kann ich wissen, daB der,
der den Tod haf3t, nicht jenem Knaben gleicht, der sich verirrt hatte und nicht wuflte, daf3 er auf dem
Weg nach Hause war? ... Wie kann ich wissen, ob die Toten nicht ihren fritheren Kampf ums
Dasein bereuen? (C, 11.9)

Die wahren Menschen der Vorzeit kannten nicht die Lust am Geborensein und nicht den Abscheu
vor dem Sterben. Thr Eintritt (in die Welt der Korperlichkeit) war fiir sie keine Freude, ihr Eingang
(ins Jenseits) war ohne Widerstreben. Gelassen gingen sie, gelassen kamen sie. Sie vergal3en nicht
ihren Ursprung; sie strebten nicht ihrem Ende zu; sie nahmen ihr Schicksal hin und freuten sich
dartiber, und (des Todes vergessend) kehrten sie (ins Jenseits) zuriick. (C, VL.1)

Gelassenheit gegentiber dem Tod, dies wird auch an viele anderen Stellen betont.
Wenn das Leben kommt, so lésst es sich nicht abweisen, wenn es geht, so lisst es
sich nicht festhalten (vgl. C, XIX.1). Nirgendwo aber, weder im Tao-Te ching,
noch im Chuang-tzu, findet man einen Hinweis auf den Glauben an ein Leben nach
dem Tod. Wenn man stirbt geht man ins Tao ein. Man 16st sich in ihm auf.
Beachtlich ist Kapitel XVIIIL.2 im Chuang-tzu. Darin wird erzahlt, dass seine Frau
gestorben ist. Ein Freund sucht den Witwer auf um ihn zu trosten, findet ihn jedoch
frohlich auf einer Schiissel trommelnd vor. Entriistet fragt der Freund, warum
Chuang-tzu nicht trauere, da doch seine Frau, mit der er viele Jahre gelebt hatte,

gestorben war. Da erklért der Meister, dass der Tod ja nur eine Verwandlung sei,

11



ebenso wie die Geburt nur eine weitere Verwandlung ist. Die beiden folgten
einander wie der Lauf der Jahreszeiten. Ihren Tod zu beweinen und zu trauern, das

hieBe das Schicksal nicht verstehen. (vgl. C, XVIIL.2).

5.3 Realitit und Traum

Einst trdumte Dschuang Dschou, daB3 er ein Schmetterling sei, ein flatternder Schmetterling, der
sich wohl und gliicklich fiihlte und nichts wuflte von Dschuang Dschou. Pl6tzlich wachte er auf: da
war er wieder wirklich und wahrhaftig Dschuang Dschou. Nun weif} ich nicht, ob Dschuang
Dschou getraumt hat, daf3 er ein Schmetterling sei, oder ob der Schmetterling getraumt hat, dal3 er
Dschuang Dschou sei, obwohl doch zwischen Dschuang Dschou und dem Schmetterling sicher ein
Unterschied ist. So ist es mit der Wandlung der Dinge. (C, 11.12)

Geschichten, wie diese kommen im Chuang-tzu und im Lieh-tzu haufig vor (vgl.
z.B. C, VL.5; Lid Dsi, II1.6 und I11.7). Es wird die Frage gestellt, ob das Leben
selbst nicht in Wahrheit ein groBer Traum sein kann. In Trdumen, weil man nicht,
dass man trdumt. Der Traum erscheint wirklich. Man versucht sogar im Traum den
Traum zu deuten. Erst im Akt des Erwachens stellt man fest, dass man trdumte.
Doch wie viel weill man dann noch von seinem Traum? Dies ist eine Thematik, die
Chuang-tzu offenbar sehr beschéftigte. Was, wenn das Leben, wie wir es kennen,
nur ein grofer Traum ist und es danach ein ebenso grofles Erwachen gibt (vgl. C,
11.9)? Chuang-tzu warnt davor die Wirklichkeit als allzu wirklich zu betrachten.
Man konne nicht wissen, dass sie wirklich ist. Die selbe Thematik wird in
Abschnitt II.11 angedeutet, die einige erstaunliche Parallelen mit Platons
Hohlengleichnis aufweist. Ein Schatten unterhélt sich mit seinen Rdndern und
erklart, dass er ja nur ein Abbild von einer hoheren Wirklichkeit, der Person, die
den Schatten wirft sei, sowie die Person selbst auch nur ein Abbild, auch nur ein
Schatten einer noch hoheren Wirklichkeit sein moge (vgl. C, I1.11).

Dieses Spiel mit der Realitdt und ihren Schatten, den Traumen, erscheint mir
charakteristisch fiir die taoistische Denkweise. Abermals taucht der Gedanke der
Gelassenheit auf. Wozu ziirnen, wozu jubeln und jauchzen, wenn alles nur ein
Traum sein mag? Der Religionsphilosoph Alan Watts meint, dass die Philosophie
des Westens fiir eine solch traumhafte Anschauung der Dinge im Allgemeinen
nicht viel librig habe und fiihrt dies auf den Verlust der Bedeutsamkeit des

Menschen zuriick, wenn wir nur alle Traume wiren (vgl. Watts, S. 137).

12



5.4 Das Unaussprechliche — Das Unerlernbare

Ein Kerngedanke des Taoismus ist, dass das Vermdgen der Menschen, alles mit
Worten auszudriicken begrenzt ist. Es gibt gewisse Dinge (insbesondere das Tao),
die man nie mit Worten wird beschreiben konnen. Im Chuang-tzu und besonders
im Lieh-tzu st6t man wiederholt auf Geschichten, die von geschickten
Handwerkern erzihlen, deren Kunst mit ihnen stirbt, da sie daran scheitern ihren
Nachfolgern und Séhnen zu erkldren, worin das Geheimnis ihrer Kunstfertigkeit
besteht (vgl. z.B. Lid Dsi, I1.7). Worte, so lehrreich sie auch sein mégen, konnen
Erlebtes und Gefiihltes nicht ersetzen. Diese Auffassung ist sicher ein Grund
dessen, warum der Taoismus sich der von Konfuzius gepredigten Gelehrsamkeit so

scharf gegeniiberstellt.

Zu lernen und das Erlernte immer wieder auszuiiben — ist das nicht eine Freude? (Lun Yi, I.1)

Der Weise ist nicht gelerht, der Gelehrte ist nicht weise (L, 81)

Lao-tzu geht sogar soweit, die Last des Wissens als Leiden zu bezeichnen:

Die Nichtwissenheit wissen ist das Hochste. Nicht wissen, was Wissen ist, ist ein Leiden. Nur
wenn man unter diesem Leiden leidet, wird man frei von Leiden. Dal3 der Berufene nicht
leidet, kommt daher, dal} er an diesem Leiden leidet; darum leidet er nicht. (L, 71)

Wiederholt wird im Taoismus die wertvolle Fahigkeit eines berufenen Menschen
gepriesen, das Unsagbare ohne Worte zu libermitteln. So hei3t es bei Chuang-tzu
vom berufenen Menschen: ,,[...] ohne zu reden, redet er, redend redet er nicht; [...]*
(C, I1.9). Anderswo heilit es: ,,Worte sind da um der Gedanken willen; hat man den
Gedanken, so vergifit man die Worte. Wo finde ich einen Menschen, der die Worte
vergifit, auf daB} ich mit ihm reden kann?* (C, XXVI.10).

Was damit wohl gemeint ist, ist, dass es Methoden gibt, eben jene Dinge, die sich
den bloBen Worten entziehen, den Menschen doch begreiflich zu machen. Aber
wie? Durch Erfahrung?

Meine Interpretation dieser und anderer Stellen ist, dass Chuang-tzu hier seine
eigene Methode erldutert, schwer zu verstehendes Gedankengut dem Zuhorer und
Leser durch Geschichten ndherzubringen. Setzt man sich mit seinem Buch
auseinander, so stellt man fest, dass abstrakte taoistische Ideen kaum klar und
explizit ausformuliert, sondern geschickt in Erzahlungen verpackt werden. Der

Autor redet nicht direkt dariiber und sagt doch alles. Er versucht sozusagen mit

13



dem Mythos der Wirklichkeit ndher zu treten, als es das klare Wort vermag. Man
konnte dies vielleicht mit der Methode des buddhistischen Koans vergleichen, wo
ebenso Unaussprechliches auf dhnliche Art und Weise verstidndlich gemacht

werden soll.

5.5 Friede-Altruismus
Besonders im Tao-Te ching scheint immer wieder eine ablehnende Haltung

gegeniiber Krieg und Gewalt auf.

Wer gut zu fiihren weil, ist nicht kriegerisch. Wer gut zu kiimpfen weiB, ist nicht zornig. Wer
gut die Feinde zu besiegen weil3, kimpft nicht mit ihnen. (L, 68)

Waffen sind unheilvolle Gerite, alle Wesen hassen sie wohl. Darum will der, der den rechten
SINN hat, nichts von ihnen wissen. [...] Menschen tdten in groBBer Zahl, das soll man beklagen
mit Tranen des Mitleids. Wer im Kampfe gesiegt, der soll wie bei einer Trauerfeier weilen. (L,
31

An einer anderen Stelle heif3it es, dass der Sieger im Krieg sich nicht iiber seinen
Sieg freuen sollte, dann das wiirde heillen, dass er sich am Menschmord erfreute
(vgl. L, 31).

Der Angriffskrieg wird aufs Schérfste verurteilt. Interessant ist auch, dass Lao-tzu
niemals von seinem Volk, dem Volke Chinas spricht, auch nicht von Barbaren
auBBerhalb des Reichs der Mitte. Er spricht nicht von dem Staat, sondern von
Staaten und Menschen. Und das Wesen aller Menschen sei es nun, in Giite und
Liebe miteinander zu leben, nicht aus Pflicht, wie bei Konfuzius, sondern da dies
der Weg der Natur, das Tao des Himmels sei. Der berufene Mensch wird als

Altruist dargestellt:

Je mehr er fiir andere tut, desto mehr besitzt er. Je mehr er anderen gibt, desto mehr hat er (L,
81)

Der Berufene hat kein eigenes Herz. Er macht das Herz der Leute zu seinem Herzen. Zu den
Guten bin ich gut, zu den Nichtguten bin ich auch gut; denn das LEBEN ist die Giite. Zu den
Treuen bin ich treu, zu den Untreuen bin ich auch treu; denn das LEBEN ist die Treue. (L, 49)

Die guten Menschen sollen laut Lao-tzu die Lehrer der nichtguten sein und die
nichtguten Menschen die Schiiler der guten (vgl. L, 35). Dies ist, wie ich es sehe,
eine sehr wertvolle Anschauung. Die ,,Guten* und Friedvollen als Lehrer jener, die

,,B0ses* veriiben. Ein guter Lehrer sollte seine Schiiler schétzen, sie ihrer

14



Unverstdndnis wegen bedauern und gewillt sein sie zu bessern. Allerdings ist das

Lehren schwierig, wenn die Schiiler ihren Lehrer nicht anerkennen wollen.

5.6 Gegen starre Klassifikation

Die fiinferlei Farben machen der Menschen Augen blind. Die fiinferlei Tone machen der
Menschen Ohren taub. Die fiinferlei Wiirzen machen der Menschen Gaumen schal. (L, 12)

Diese Passage wird bei verschiedenen Experten unterschiedlich gedeutet. Rudolf
Bock sieht darin eine Warnung vor zuviel Luxus und Vergniigen (vgl. Bock, S.
165). Bei Alan Watts jedoch findet sich eine ganz andere Deutung. Der Text richte
sich gegen formelle Klassifizierungen, die das reiche Farbspektrum der Natur auf
funf Grundfarben, all die herrliche Musik auf fiinf Grundténe zuriickfithren wollen
(vgl. Watts, S. 168). Man solle die Dinge als natiirlich betrachten und nicht in
Schema ketten wollen.

Beide Interpretationen erscheinen plausibel. Der unmittelbare Zusammenhang der
Textstelle wiirde eher Bocks Deutung bekriftigen. Jedoch lésst eine ganz dhnliche
Passage bei Chuang- Tzu, die an die obige im Tao-Te ching anzulehnen scheint
(vgl. C, VIIIL.1), eher auf Watts Meinung schlie8en, die sich auch mit meiner
Ansicht deckt. Die Ubereinstimmung mit dhnlichen Stellen ist stark und auBerdem
passt ein Aufruf zur Ablehnung von starren Schemen, welche die Natur
zergliedern, besser in die taoistische Gesamtaussage als eine Warnung vor
Vergniigen.

Man solle die Dinge natiirlich betrachten. Schone Musik sei in erster Linie schone
Musik, erst dann ein kaltes Konstrukt aus einfachen Tonen. Es wiirde dem
Menschen (auch in der Moderne) vielleicht gut tun einen Regenbogen zuerst mit
dem Staunen eines Kindes als schonen Regenbogen zu sehen, erst dann als Produkt
unterschiedlicher Beugungswinkel des elektromagnetischen Lichtspektrums. Das
ist es, was Lao-tzu hier meiner Ansicht nach sagen will. Man solle sich das

Staunen nicht stehlen lassen.

15



5.7 Der Lauf der Natur — das Schicksal?

Dem Tao zu folgen heif3t, wie bei Chuang-tzu und Lao-tzu wiederholt erwéhnt
wird, dem Lauf der Natur nicht entgegen zu wirken, nichts wider die Natur
erzwingen zu wollen, denn dies sei schidlich. ,,Erzwingt man aber das Gelingen,
so wird man Schaden nehmen an seiner Gesundheit.“(C, 1V.2). Wiederholt wird
darauf hingewiesen, dass Ubertreibung, kiinstliches Benehmen und der Versuch

sein Gliick zu erzwingen letztlich zum Scheitern verurteilt sind.

Wer auf den Zehen steht, steht nicht fest. Wer mit gespreizten Beinen geht, kommt nicht voran.
Wer selber scheinen will, wird nicht erleuchtet. Wer selber etwas sein will, wird nicht herrlich.
Wer selber sich rithmt, vollbringt nicht Werke. Wer selber sich hervortut wird nicht erhoben
(L, 24).

Es ist unklar, inwiefern dieser oft angesprochene ,,Lauf der Natur*, dem man
folgen miisse, als eine Art Schicksal zu verstehen ist, wobei der Versuch davon
abzuweichen Schaden verursache. Einige Stellen, vor allem in den letzten
Abschnitten des Chuang-tzu, lassen eine Art Fatalismus erahnen, der jedoch nie

klar zum Ausdruck kommt.

5.8 Relativismus

Es gibt bei Chuang-tzu einige Passagen, die klar vermuten lassen, dass er nicht an
eine objektive Wahrheit glaubte. Das beste Beispiel hierfiir ist der Abschnitt I1.10,
worin zwei Menschen miteinander disputieren. Angenommen der eine besiege den
andern im Disput, hat er nun wirklich recht? Hat iiberhaupt einer von beiden recht
und nicht vielleicht beide unrecht? Man kdnne es nicht wissen. Seien die
Menschen nun in derlei Unklarheit, wen solle man rufen um zu entscheiden? (vgl.
C, I1.10). Was hier gesagt wird, ist, dass sich kein vom Standpunkt des Einzelnen
aus unabhéngiges Kriterium zur Wahrheitsfindung finden lasse. Was ist grof3 und
was ist klein? ,,Will man’s vom Standpunkt der Relativitit aus betrachten und ein
Ding, weil es grofer ist als andere, als gro3 bezeichnen, so gédbe es unter allen
Dingen keines, das nicht gro3 wére. Oder wollte man ein Ding, weil es kleiner ist
als andere, als klein bezeichnen, so gédbe es unter allen Dingen keins, das nicht

klein wire® (C, XVIL4).

16



Es komme immer auf den eigenen Standpunkt an, unter welchen Blickwinkel man
die Dinge sehe. Und da alle Menschen an anderen Standpunkten stiinden und es
keinen universellen Ort gebe, von wo aus, man die Dinge klar betrachten konne,

gebe es auch keine Wahrheit und kein wahres Wissen.

Es gibt noch viele Ansichten des urspriinglichen Taoismus, die ndherer
Betrachtung wiirdig wéren, allerdings wiirde dies den Rahmen dieser Arbeit

sprengen.

6 Mystik im Taoismus

Immer wieder stof8t man in taoistischen Schriften auf die Beschreibung eines
mystischen Erlebnisses, wie man es von anderen Religionen her kennt. Der
Zustand des Berufenen, welcher eins mit dem Tao geworden ist, wird haufig
hervorgehoben und beschrieben. Er erzeuge und besitze nicht (vgl. L, 2), er
entduBere sich seines Selbst (vgl. L, 5), er umfasse das Eine (vgl. L, 7), meide das
Zusehr, das Zuviel, das Zugrof3 und halte nichts fest (vgl. L, 29), er wiinsche
Wunschlosigkeit, lerne das Nichtlernen, wende sich zu dem zuriick, an dem die
Menge voriibergeht (vgl. L, 64) und sehe frei vom Ich (vgl. C, I.1) die Dinge im
Lichte der Ewigkeit (vgl. C, I1.3).

Ich bin zur Ruhe gekommen und habe alles vergessen. ... Ich habe meinen Leib dahinten gelassen,
ich habe abgetan meine Erkenntnis. Fern vom Leib und frei vom Wissen bin ich Eins geworden mit
dem, das alles durchdringt. Das meine ich damit, daf3 ich zur Ruhe gekommen bin und alles
vergessen habe. (C, VL.7)

Beinahe unmissversténdlich deuten diese Beschreibungen auf mystische Erfahrung
hin. Besitzlosigkeit, Wunschlosigkeit, Enthaltsamkeit, das ,,Verlieren* des Ichs,
das Aufgehen in Einheit mit dem Allesdurchdringenden, das Loslosen vom
Wissen, all dies erinnert stark an dhnliche Beschreibungen in anderen Religionen.
Eine systematische Analyse sdmtlicher mystischer Aspekte des friihen Taoismus
findet sich in Rudolf Bocks Werk Der philosophisch-mystische Taoismus, wo auch
ein Vergleich mit der Mystik anderer Religionen nicht fehlt. Laut Bock ist fiir den

17



taoistischen Mystiker die Vereinigung mit dem Tao das hdchste aller Ziele (vgl.
Bock, S. 135).

Dazu noch zwei Feststellungen: Erstens ist zu erwdhnen, dass man bei der Lektiire
des Chuang-tzu auf einige Unvereinbarkeiten der taoistschen Lebensweise mit
einer asketischen Mystik sto3t. Chuang-tzu selbst war gewiss kein Asket. Will man
der Schrift glauben, so war er verheiratet, hatte Freunde und Freude am Leben.
AuBerdem genoss er Spazierginge am Flussufer. Kein Leben, wie es einem
Asketen entspréche.

Zweitens tritt in manchen Schilderungen des Berufenen im Chuang-tzu die Ansicht

hervor, dass der ,,Berufene* scheinbar iibermenschliche Kréfte habe.

Der hochste Mensch ist Geist. Wenn das grofle Meer im Feuer aufginge, vermochte es ihm
nicht heill zu machen; wenn alle Strome gefroren, vermochte ihm das nicht kalt zu machen;
wenn heftiger Donner die Berge zerrisse und der Sturm den Ozean peitschte, vermochte ihm
das nicht Schrecken einzuflo8en? Einer, der also ist, der fahrt auf Luft und Wolken; er reitet
auf Sonne und Mond und wandelt jenseits der Welt. (C, IL.8)

In Abschnitt VI.1 wird von den sogenannten ,,wahren Menschen des Altertums*
gesagt, dass sie durchs Wasser gehen konnten ohne nass zu werden und durchs

Feuer schreiten, ohne sich zu verbrennen (vgl. C, VI.1).

7 Philosophie oder Religion?

Welcher der beiden Begriffe Philosophie und Religion nun besser zum Taoismus
passt, ist schwer zu sagen. Der Sinologe Wolfgang Bauer meint in seinem Buch
Die Geschichte der chinesischen Philosophie, dass es insbesondere im spiteren
Taoismus unmoglich sei, zwischen religidsen und philosophischen Elementen eine
klare Trennung zu vollziehen (vgl. Bauer, S. 166). Viele eher religiosere Aspekte
des spiteren Taoismus, wie Ddmonen, Alchemie und Magie kommen aber im 7ao-
Te ching kaum vor (vgl. Bock, S. 180). Auch im Chuang-Tzu spielen meiner
Ansicht nach derartige Ansichten kaum eine Rolle. Geister und Gétter treten zwar
gelegentlich auf, nirgends aber wird der Eindruck vermittelt als glaubten die
Schreiber der Schriften an sie. In Abschnitt XIX.7 macht sich Chuang-tzu sogar
iiber den Glauben an Geister lustig. Es gibt keine Gebete. Grabesriten und &hnliche

Zeremonien werden vom frithen Taoismus abgelehnt.

18



Trotzdem wiirde ich den Taoismus, auch bei Lao-tzu und Chuang-tzu, als Religion
bezeichnen. Zum Einen versucht er eine Beziehung zwischen den Menschen und
einer (liber)natiirlichen hoheren Sphire (dem Tao) aufzubauen, zum Zweiten ist da
die Betonung mystischer Erfahrung, wie sie fiir eine Religion charakteristisch ist.
Der Taoismus ist eine Religion. Mit dem Tao, als allgegenwaértiges,
allerschaffendes, in allen Dingen weilendes Grundprinzip, liegt es nahe ihn als
naturbezogenen Pantheismus zu bezeichnen. Naturbezogen darum, da es ein
Grundmotiv der taoistischen Lehre ist, dem Weg der Natur, dem Tao zu folgen.
Allerdings ist beim Begriff Pantheismus darauf zu achten, dass jener Gott, der
allem innewohnt in keinster Weise mit einem aktiv handelnden Bewusstsein
gleichgesetzt werden darf, da dies nicht mehr dem Tao entspréche.

Auch handelt es sich um keine Erlsungsreligion (vgl. Bauer, S. 166f). Wie bereits
im Abschnitt {iber den Tod erwéhnt, findet man in den taoistischen Klassikern
nirgendwo einen klaren Verweis auf ein Jenseits. Der Taoismus erscheint mir als

eine lebensbejahende, diesseitsbezogene Auffassung vom Leben.

8 Nachwort

Sich mit den Schriften des alten Chinas zu beschéftigen ist meiner Ansicht nach
ein Unterfangen, das sich lohnt. Es kann fiir den modernen Menschen des Westens
eine Bereicherung sein, vertraut zu werden mit den etwas ungewohnten
Anschauungsweisen und merkwiirdigen Blickwinkeln, mit denen der friihe
Taoismus die Dinge betrachtet. Viele seiner Forderung, wie der Ruf nach
Gelassenheit und Friede, sowie die einfache Akzeptanz der Tatsache sterben zu
miissen und dies mit Ruhe hinzunehmen, ohne dabei eines Glaubens an ein Jenseits
zu bediirfen, verleihen dieser Lehre eine Wirkung, die auch heute noch iiberaus
wohltuend sein kann. Auch die faszinierende Sprachgewalt seiner frithen Schriften
(besonders bei Chuang-tzu, dessen einzigartiger Stil nochmals betont werden
muss) gibt dem Taoismus eine unleugbare Anziehungskraft, die wohl wesentlich

zu seinem Bekanntheitsgrad im Westen beitrégt.

19



Literaturverzeichnis

Da bei einigen Werken die Angaben in den Biichern etwas liickenhaft sind wird

zusétzlich noch die ISBN-Nummer angegeben.

Primérliteratur:
Laotse: Tao Te King. Kreuzlingen: Heinrich Hugendubel Verlag 1978/2000.
(zitiert als L) ISBN: 3-7205-2111-7

Dschuang Dsi: Das wahre Buch vom siidlichen Bliitenland. Kreuzlingen/ Miinchen:
Heinrich Hugendubel Verlag 2002 ISBN: 3-89631-421-1
(zitiert als C)

Lid Dsi: ,,Das wahre Buch vom quellenden Urgrund®. In: Der Taoismus. Paderborn:
Voltmedia GmbH, S. 110-246. ISBN: 3-938478-63-2

(Herausgeber und Jahr nicht angegeben)

The Lun Yii in Chinese Englisch Italiano Deutsch. Confucius Publishing Co. Ltd. 1999
ISBN: 962-7050-11-3

(zitiert als Lun Yii) (Herausgeber und Verlagsort nicht angegeben)
Bemerkung: Bei der Primérliteratur mit Ausnahme des 7ao-Te ching werden
traditionellerweise anstatt von Seitenzahlen stets Kapitelnummer (rémische Zahl)
und Unterkapitel angegeben. Bei Lao-tzu geniigt aufgrund der Kiirze des Werkes
die Zahl des Kapitels.

Sekundiirliteratur:
Bauer, Wolfgang: Geschichte der chinesischen Philosophie. Miinchen: Verlag C.H
Beck oHG 2001 ISBN: 3-406-47157-9

Bock, Rudolf: Lao-tzu und Chuang-tzu. Der philosophisch-mystische Taoismus.
Miinster/Westf. PRINCIPAL Verlag 2003 ISBN: 3-89969-005-2

20



Bumbacher, Stephan Peter: ,,Taoismus®. In: C. Auffarth, J. Bernard, H. Mohr (Hg.):

Religionen der Welt. Stuttgart/ Weimar: Metzler kompakt 2006, S. 284-287.
ISBN-10: 3-476-02139-4

Capra, Fritjof: Das Tao der Physik. Bern/Miinchen/Wien: Scherz Verlag 2000
ISBN 3-502-67093-5

Gan, Shaoping: Die chinesische Philosophie. Darmstadt: Primus Verlag 1997
ISBN 3-89678-056-5

Watts, Alan: Der Lauf des Wassers. Frankfurt am Main/Leipzig: Insel Verlag 2003
ISBN 3-458-34639-2

Wilhelm, Richard: Einleitung zu ,,Laotse: Tao Te King®. In: Der Taoismus. Paderborn:
Voltmedia GmbH, S. 9-21. ISBN: 3-938478-63-2

(Herausgeber und Jahreszahl nicht angegeben)

Wilhelm, Richard: ,,Die Lehren des Laotse®. In: Der Taoismus. Paderborn: Voltmedia
GmbH, S. 67-91. ISBN: 3-938478-63-2
(Zitiert als Wilhelm*) (Herausgeber und Jahreszahl nicht angegeben)

21



	Seminar Monotheismus, Polytheismus, Pantheismus
	Der chinesische Taoismus
	1 Einleitung								3
	2 Taoismus- eine Einschränkung				4
	3 Die Ursprünge des Taoismus					4
	3.1 Lao-tzu und das Tao-Te ching				4
	3.2 Chuang-tzu						5
	3.3 Lieh-tzu							6
	4 Zentrale Begriffe						7
	5 Kerngedanken des Taoismus					10

	1 Einleitung
	3.2 Chuang-Tzu
	3.3 Lieh-tzu
	4 Wichtige Begriffe
	4.1 Das Tao
	4.2 Das Te
	4.3 Der Berufene
	5 Grundgedanken des Taoismus
	5.1 Flexibilität
	5.2 Tod - Gelassenheit
	5.4 Das Unaussprechliche – Das Unerlernbare
	5.5 Friede-Altruismus
	5.6 Gegen starre Klassifikation
	5.7 Der Lauf der Natur – das Schicksal?
	5.8 Relativismus

	6 Mystik im Taoismus
	7 Philosophie oder Religion?
	Literaturverzeichnis



