
Proseminar: Lebensphilosophie: Henri Bergson 
Dr. Reinhard Margreiter 
Sommersemester 2009 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Religiosität, Philosophie und Dichtung  

in Seelenleben und Gesellschaft 
 

Grundgedanken einer zentralen Passage in Wilhelm Diltheys 

«Das Wesen der Philosophie» 

 

 
von  

Klaus Reitberger, BSc 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Matrikelnummer: 0516683 

Studienkennzahl: C 033 541 

20. Juni 2009 

Leopold – Franzens – Universität Innsbruck 



2 
 

Inhalt 

 

1 Vorwort                    3 
 

2  Die Zwischenglieder zwischen der Philosophie  
und der Religiosität, Literatur und Dichtung         4 
 

3  Einordnung der Funktion der Philosophie  
in den Zusammenhang des Seelenlebens,  
der Gesellschaft und der Geschichte           6 
 

3.1  Stellung in der Struktur des Seelenlebens        6 

3.2  Die Struktur der Gesellschaft und die Stellung  
von Religion, Kunst und Philosophie in derselben       8 

 

4  Weltanschauungslehre. Religion und Dichtung  
in ihren Beziehungen zur Philosophie          11 
 

5  Schlussbemerkung                12 
 

Literaturverzeichnis                12 

   



3 
 

1 Vorwort 

Bei dieser Arbeit handelt es sich um die schriftliche Ausarbeitung einer versuchten 

Darstellung der Grundgedanken und wichtigsten Aspekte einiger zentraler Passagen in 

Wilhelm Diltheys Werk „Das Wesen der Philosophie“.1 Konkret befasse ich mit folgenden 

Textstellen: 

• Das dritte Kapitel des ersten Buches, in welchem Dilthey sein historisches Verfahren 

zur Wesensbestimmung der Philosophie unzureichend nennt und die Gründe für die 

Notwendigkeit eines Verfahren darlegt. 

• Das erste Kapitel des zweiten Buches, in welchem Dilthey die Stellung von 

Philosophie und anderen geistigen Leistungen in der Struktur des Seelenlebens und 

der Gesellschaft erörtert. 

• Den Beginn des zweiten Kapitels des zweiten Buches, in welchem Dilthey auf den 

Begriff der Weltanschauung zu sprechen kommt. 

Zwar werden diese Textstellen klar von Diltheys Einteilung der Kapitel getrennt,  bilden aber 

dennoch ein einheitliches Ganzes. Es lässt sich ein roter Faden in der Argumentation 

erkennen und dieser rechtfertigt das Herausgreifen und gesonderte Betrachten eben dieser 

Stellen.  

Obwohl ich zum besseren Verständnis der Philosophie Diltheys  neben dem Primärtext auch 

andere Schriften herangezogen habe (siehe Literaturverzeichnis), so leisteten diese zu dieser 

Arbeit doch nur indirekt einen Beitrag. Es erweist sich in  Erwägung von Umfang und 

Intention dieses Textes als zielführend, möglichst nahe den Worten Diltheys zu folgen und zu 

versuchen deren Bedeutung auszuloten.  

Demgemäß entsprechen auch die Kapitelüberschriften dieser Arbeit jenen, die Dilthey den 

genannten Textstellen selber gibt. Dies macht es leichter festzustellen auf welche Stellen ich 

mich beziehe. Da aufgrund der beschriebenen Arbeitsweise große Teile des Folgenden mehr 

oder weniger aus indirekten Zitaten des Primärtextes bestehen, werde ich auf die einzelnen 

Stellenverweise verzichten und nur bei direkten Zitaten die genaue Stelle nennen.  

 

                                                            
1 Ich stütze mich auf die Ausgabe Wilhelm Dilthey: Das Wesen der Philosophie. Wiesbaden: Marix Verlag 2008. 



4 
 

2 Die Zwischenglieder zwischen der Philosophie und der Religiosität, Literatur 

und Dichtung (Erster Teil, Kapitel III) 

In diese Kapitel stellt  Dilthey  fest, dass die zuvor behandelte, durch das historische 

Verfahren gefundene kernhafte Einsicht in die Funktion der Philosophie unzureichend ist. 

Denn der Name Philosophie kommt ja noch ganz anderen Erscheinungen zu, die von dieser 

ersten Bestimmung der Philosophie nicht erklärt werden können und zwar der Religiosität 

und der Literatur bzw. Dichtung. Diese haben mit der Philosophie einiges gemeinsam, vor 

allem ihr inneres Verhältnis zum Welt‐ und Lebensrätsel.  

Dilthey gibt hier einige Beispiele um diese innere Verbundenheit von Philosophie, 

Religiosität und Dichtung zu erläutern. 

So ist das Christentum in der Geschichte immer wieder als Philosophie bezeichnet worden. 

Man sei der Ansicht, Christus als menschgewordene göttliche Vernunft habe die Fragen der 

antiken Philosophie definitiv gelöst. Auch im Neuplatonismus gilt die mystische Vereinigung 

mit der Gottheit als letzte Befriedigung des philosophischen Triebes. Ziel der Philosophie sei 

dabei die Rettung der Seele.  

Philosophische und religiöse Prozesse scheinen hierbei zu Momenten desselben Vorganges  

zu verschmelzen. Die philosophischen und religiösen Formen der Mitteilung gelten als 

wesensverwandt. 

Dilthey stellt also fest, dass es in der Geschichte der Philosophie viele Zwischenglieder im 

Graubereich zwischen Philosophie und Religion gibt. Diese dürfen nicht übersehen werden 

und zwingen somit zu einer neuen, weiter gefassten Bestimmung des Wesen der 

Philosophie, die hinter  die Ergebnisse des historischen Verfahrens zurückgehen muss.  

Neben dieser Verflochtenheit von Philosophie und Religiosität, die zu diesem Schritt nötigt, 

sieht Dilthey aber noch einen weiteren Grund für die Unvollkommenheit der bisherigen 

Bestimmung von Philosophie und zwar deren enge Beziehung zur Dichtung bzw. Literatur. 

Dilthey unterscheidet hier ganz klar zwischen Schriftstellern, die in ihrem Wirken einen 

unangreifbaren Standpunkt erreichen wollen auf der einen Seite und Philosophen, welche 

sich vom starren Begründungssystem der Philosophie loslösen und ihr Wissen auf freiere, 



5 
 

menschlichere Art aussprechen wollen auf der anderen Seite. Beide Gruppen bewegen sich 

im Grenzgebiet von Philosophie und Dichtung. 

Auch hier nennt Dilthey einige Beispiele: 

 So sieht er Gotthold Ephraim Lessing als Vertreter der erstgenannten Gruppe, ein 

Schriftsteller per Naturell, der sich aber genötigt gesehen habe in seinem Wirken feste 

Begriffe und Wahrheiten aufzusuchen. Niemand würde ernsthafte Bedenken hegen von 

Lessings Denken als Philosophie zu sprechen, so Dilthey. Und dennoch unterscheidet sich die 

Struktur von Lessings Ideen sehr stark von den Wesenszügen der Philosophie wie sie anhand 

der historischen Methode dargelegt wurden. Dilthey spricht sogar davon, dass sich im Falle 

Lessings ein Lebensideal aus dem Leben selber in ihm erhoben habe. Lessing habe die 

Probleme, denen er sich widmete, nicht durch die Methoden der Philosophie, sondern aus 

der Kraft seines eigenen Wesens heraus gelöst. 

Als Vertreter der zweitgenannten Gruppen, nämlich jener Denker, die sich von der 

systematischen Philosophie fortbewegen um das Welträtsel auf eine subjektivere, 

formlosere Art zu lösen, nennt Dilthey nun neben Marc Aurel und Montaigne vor allem jene 

Denker, die er als Angehörige einer modernen Lebensphilosophie bezeichnet, nämlich 

Carlyle, Emerson, Ruskin, Nietzsche, Tolstoy und Maeterlinck.  

All diesen sei gemein, dass in ihrem Denken die Systematik zurücktrete und Platz mache für 

eine freiere Interpretation des Lebens. Die Forderung nach Allgemeingültigkeit trete dabei in 

den Hintergrund. Vordergründig sei die Kunst der Lebenserfahrung und Lebensführung. 

Als wesentlich für die hier gennannte Lebensphilosophie bezeichnet Dilthey ein neues 

Verfahren, das weitgehend auf methodische Forderungen der Allgemeingültigkeit und 

Begründung verzichtet und aus der Lebenserfahrung selbst eine Deutung des Lebens 

gewinnen will. Das Leben soll aus ihm selber gedeutet werden. An die Stelle des 

methodischen Beweises tritt hierbei die Überredung.  

Dilthey scheint also diese von ihm beschriebene Lebensphilosophie nahe der Literatur 

einzuordnen. Ebenso wie das Wirken Lessings befinde sie sich in einer Zwischenschicht, 

welche Literatur und Philosophie verbindet. 



6 
 

Dilthey sieht sich nun durch die beschriebe Nähe und Verwobenheit von Religion, 

Philosophie, Lebenserfahrung, und Dichtung dazu veranlasst nach einer neuen 

Wesensbestimmung der Philosophie zu suchen. Und zwar geht er dabei zurück auf den 

Lebenszusammenhang im Individuum und in der Gesellschaft, da nur durch diese die 

Unsicherheit der Abgrenzung der Philosophie verstanden werden könne.  

 

3 Einordnung der Funktion der Philosophie in den Zusammenhang des 

Seelenlebens, der Gesellschaft und der Geschichte (Zweiter Teil, Kapitel I) 

3.1 Stellung in der Struktur des Seelenlebens 

Es ist dies das meiner Meinung nach sperrigste, dunkelste Kapitel des ganzes Buches, das 

sich bei mehrmaligem Lesen dennoch auch als das vielleicht faszinierendste Kapitel des 

Werkes enthüllt.  

Dilthey schreibt hier von der Wissenschaft der deskriptiven Psychologie, welche den 

Wesensbegriff der Philosophie vollendet. Und zwar indem sie die Funktion der Philosophie 

im Haushalt des geistigen Lebens von innen her erfasst. Und nicht nur die Funktion der 

Philosophie selbst sondern auch ihr Verhältnis zu den nächstverwandten geistigen 

Leistungen, also Dichtung und Religiosität.  

Indem Dilthey hier die Psychologie in den Mittelpunkt seiner Wesensbestimmung der 

Philosophie setzt, rückt er sich selbst auch eindeutig in den Kreis der im vorhergehenden 

Kapitel von ihm beschriebenen Lebensphilosophie, denn eben dieser schreibt er nämlich zu, 

dass sie auf Grundlage der beschreibenden und zergliedernden Psychologie operiere. Und 

genau dies tut Dilthey nun selbst. 

Zuvor hatte er versucht die Philosophie mit einem historischen Verfahren zu bestimmen. 

Aber, so schreibt er nun, historische gegebene Züge verstünden wir ja immer nur aus der 

Innerlichkeit des Seelenlebens. Und da die Psychologie eben jene Wissenschaft ist, die dieses 

Seelenleben zu beschreiben vermag, ist sie folglich Grundlage dieses historischen Verstehens 

und somit auch Grundlage der Wesensbestimmung der Philosophie, wobei auch die 

Zwischenschichten von Literatur und Religiosität nicht außer Acht gelassen werden. 



7 
 

Von besonderer Bedeutung ist hierbei der Begriff des Seelenlebens. Alle menschlichen 

Erzeugnisse entspringen nämlich diesem Seelenleben und seinen Beziehungen zur äußeren 

Welt.  

Im Buch folgt nun eine Beschreibung dieser Beziehungen von Seelenleben und der äußeren 

Welt. In leicht vereinfachten Worten, scheint in etwa das folgende gemeint zu sein: 

Äußere Ursachen wirken ständig auf uns ein und rufen in uns Empfindungen hervor. Je 

nachdem welche Gefühle diese äußeren Ursachen in uns auslösen, wenden wir diesen 

Eindrücken unser Interesse zu und gelangen so zu immer richtigeren Abschätzungen dieser 

äußeren Ursachen. Wir erkennen allmählich wie die verschiedenen äußeren Ursachen auf 

unser Seelenleben2 und auf das damit verbunden System von Trieben wirken. Auf diese 

Weise gelangen wir zu einem System von Werten, die wir diesen äußeren Ursachen 

zuordnen. Geleitet durch dieses System von Werten, können wir bewusst die Beschaffenheit 

des Milieus, d.h. die Art der auf uns wirkenden äußeren Ursachen, verändern und die 

Vorgänge unseres Lebens so anpassen, dass sie diesem inneren System von Werten 

entsprechen. Dilthey schließt diese Beschreibung mit den Sätzen:  

Das ist menschliches Leben. Und in seinem Zusammenhang sind Wahrnehmung, Erinnerung, 
Denkprozess, Trieb, Gefühl, Begehren, Willenshandlung auf die mannigfaltigste Weise miteinander 
verwebt.3  

Also: Auf der einen Seite steht das Eigenleben. Dieses ist behaftet mit einem System von 

Trieben. Auf der anderen Seite stehen das Milieu, in dem man lebt und die äußeren 

Einwirkungen auf uns, die diesem entsprechen. Nun kommt es zur Wechselwirkung. Das 

Milieu wirkt auf uns ein. Wir nehmen es wahr, wir erkennen es und versuchen es zu 

verstehen. Manche Eindrücke des Milieus lassen uns Leid erfahren, andere Lust. Aufgrund 

dieser Erfahrungen entwickeln wir ein System von Werten. Mit diesen als Grundlage können 

wir nun selbst auf das Milieu wirken, es verändern oder so darin leben, dass die erfahrenen 

Einwirkungen möglichst wenig Leid in uns erzeugen. 

An jeder Stelle wirken dabei Trieb und Gefühl. Dilthey sieht darin den Mittelpunkt unserer 

seelischen Struktur. Wir suchen stets jene Lage unseres Lebensgefühls auf, in welcher unsere 

Wünsche schweigen, wir also am wenigsten Leid und am meisten Lust erfahren. 

                                                            
2 Dilthey spricht hier vom „Eigenleben“, wobei aus dem Text nicht klar hervorgeht inwiefern sich dieses  vom 
zuvor verwendeten Begriff des Seelenlebens unterscheidet. 
3 Dilthey, S. 67. 



8 
 

Um diese Lage der Wunschlosigkeit, dieses Ziel, dem wir uns nähern, das wir hin und wieder 

fast zu erreichen glauben und uns dann doch wieder weit davon entfernen, nun aber zu 

finden, bedarf es der fortschreitenden Erfahrung. Denn nur durch ständiges Erproben wie 

die Vorgänge des Lebens auf uns wirken, können wir erkennen was uns wahrhaft wertvoll 

ist. Dies nennt Dilthey „Lebenserfahrung“ und in der Gewinnung derselben sieht er die 

Hauptarbeit des Lebens. 

Und an dieser Stelle kommt nun die Philosophie ins Spiel. Denn wie erweitert sich denn 

diese Lebenserfahrung, die Frage nach dem, was für uns wertvoll ist? Durch 

Menschenkenntnis, Historie, Dichtung und letztlich vor allem durch Philosophie im Sinne 

seiner historischen Wesensbestimmung. Wie Dilthey schreibt gibt es ein Grundverhältnis 

zwischen Wissen und Leben. In der Steigerung der Bewusstheit, in der Erhebung  unseres 

Tuns zu gültigem, wohlbegründetem Wissen liege eine wesentliche Bedingung für die feste 

Gestalt unseres Inneren, das heißt für das Auffinden dieser Lage der Wunschlosigkeit.  

Daraus folgt, dass die Philosophie in ihrer historischen Wesensbestimmung aus den 

Grundeigenschaften des Seelenlebens mit innerer Notwendigkeit hervorgegangen ist, denn 

eben sie hilft dieses Ziel zu erreichen.  

Und so kommt Dilthey denn zum Schluss:  

Philosophie ist in der Struktur des Menschen angelegt, jeder, an welcher Stelle er stehe, ist in 
irgendeiner Annäherung an sie begriffen, und jede menschliche Leistung tendiert, zur philosophischen 
Besinnung zu gelangen.4 

 

2.1 Die Struktur der Gesellschaft und die Stellung von Religion, Kunst und Philosophie in 

derselben  

So wie im vorigen Kapitel der Ort der Philosophie im Haushalt des geistigen Lebens des 

Einzelnen bestimmt wurde, sucht Dilthey nun nach dem Ort der Philosophie im Haushalt der 

Gesellschaft.  

Der Einzelmensch als isoliertes Wesen sei bloße Abstraktion. Der Mensch sei immer Glied 

einer Gesellschaft in deren Kontext er zu betrachten ist. Bei all ihrer Verschiedenheit 

beruhen diese Gesellschaften nun aber immer auf den gleichen Zweckzusammenhängen, die 
                                                            
4 op. cit., S.69. 



9 
 

aus der gleichen Struktur des Lebens entstehen – nur in verschiedenen geschichtlichen 

Modifikationen. Dilthey bezeichnet diese Zweckzusammenhänge als Systeme der Kultur. 

Und eines dieser Kultursysteme der menschlichen Gesellschaft ist nun die Philosophie. 

Philosophie ist ein Kultursystem, ist ein Zweckzusammenhang, der sich aus den immer 

gleichen Strukturen des Lebens ergibt.  

Dilthey unterscheidet nun verschiedene Systeme über die sich menschliche Kultur erstreckt. 

Da sind zum einen die Einzelwissenschaften mit ihrer gemeinsamen Beziehung auf das 

Wirkliche und ihre Forderung nach der Allgemeingültigkeit ihres Wissens. Die 

Einzelwissenschaften seien die feste, allverbindende, vorwärtsdringende leitende Grundlage 

der Kultur. 

Davon unterscheidet Dilthey nun jene Systeme der Kultur, die sich mit den 

Willenshandlungen der Menschen beschäftigen, denn auch diese seien in Zusammenhängen 

verbunden und zeigen Regelmäßigkeiten in den einzelnen Sphären des Handelns, welche die 

Kulturzusammenhänge von wirtschaftlichem Leben von Recht und Naturbeherrschung 

bewirken. Das Handeln zielt dabei stets auf Freude und die Steigerung unseres Daseins ab, 

ist also stets teleologisch geprägt.  

Jenseits dieser Akte des Willens und dieser Spannungen des Handelns gibt es nun aber noch 

einen Genuss an Lebenswerten, in welchem wir uns von der Spannung des Handelns 

ausruhen können. Dies ist der Ort von Lebensfreude, Geselligkeit, Fest, Scherz und Spiel. 

Dies auch der Ort, wo sich die Kunst entfalten kann.  

Die Kultursysteme von Dichtung, Religion und Philosophie aber befinden sich nun an einem 

Ort im Haushalt der Gesellschaft, in dem sie ganz allein allen anderen wirkenden Kräften der 

Dinge gegenüberstehen. Dilthey nennt einige Gemeinsamkeiten, die allen diesen dreien 

zukommen und sie von den anderen Lebensgebieten trennen. 

Diese bestehen darin, dass der Wille in Philosophie, Religion und Dichtung nicht mehr an 

begrenzte Zwecke gebunden ist. Der Mensch ist nicht länger an Gegebenes und Bestimmtes 

gebunden. Er sieht einen größeren Zusammenhang der Dinge. Im Bereich der Religion, 

Dichtung und Philosophie wird der Mensch erlöst von den Beschränkungen auf einzelne 

Zwecke und von der Bindung an Ort und Zeit. 



10 
 

Trotz dieser Gemeinsamkeiten, die Religion, Philosophie und Dichtung vereinen, gibt es nun 

auch einige klare Unterschiede. So verbleibe die Dichtung in der Region von Gefühl und 

Anschauung, da sie auch das willentliche Verhalten selbst von sich ausschließe. Philosophie 

und Religion im Gegensatz dazu, wollen die von ihnen erfassten Zusammenhänge nützen um 

das Leben aktiv zu gestalten. Und eben diese gemeinsame Eigenschaft von Religion und 

Philosophie, dass sie das Leben tätig gestalten wollen, führt zu einem endlosen Kampf 

zwischen diesen beiden. Denn die Religion berufe sich auf den Tiefsinn des Gemüts, 

während die Philosophie auf der Allgemeingültigkeit des begrifflichen Denkens beruhe.  

In der folgenden Abbildung habe ich versucht, Diltheys Beschreibung der einzelnen Systeme 

der Kultur schematisch darzustellen und hoffe, dass dies für mehr Klarheit sorgt. 

Zweckzusammenhänge der Gesellschaft = Systeme der Kultur 
 
 

  Solche, die an das Bestimmte  Solche, die nicht an Bestimmtes und 
  und Gegebene gebunden sind  Gegebenes gebunden sind 
 

  Einspannung des Wollens  über den geschichtlichen Relationen stehend 
  in begrenzte Zwecke  nicht an Zweckzusammenhänge gebunden 
 
 
 

   
  Einzelwissenschaften  Ordnungen des gesellschaftlichen Handelns 
 

Beziehung auf das eine Wirkliche  z.B. wirtschaftliches Leben, Recht, etc. 
 

Forderung der Allgemeingültigkeit  Ineinandergreifendes Handeln für die 
    Realisierung gewisser Zwecke 
 
 
 
  Dichtung  Religion  Philosophie 
  verbleibt in Anschauung   beruht auf Tiefsinn  beruht auf  
  und Gefühl; schließt   des Gemüts; aktiver   Allgemeingültigkeit 
  willentliches Verhalten aus  Wille zur Lebensgestaltung  begrifflichen Denkens; 
      aktiver Wille zur 
      Lebensgestaltung 
 
 

Religion, Kunst und Philosophie haben also klare Gemeinsamkeiten und unterscheiden sich 

doch stark in der Art ihres geistigen Verfahrens. Sie stehen deshalb zueinander in den 

merkwürdigsten Beziehungen, wie Dilthey schreibt. Eben diese Beziehungen möchte er nun 

näher erläutern. Und ebendies tut er mit seiner Weltanschauungslehre. 



11 
 

4 Weltanschauungslehre. Religion und Dichtung in ihren Beziehungen zur 

Philosophie (Zweiter Teil, Kapitel II) 

Eine Weltanschauung ist bei Dilthey eine Interpretation der Wirklichkeit, die den Sinn und 

die Bedeutung der Welt erfassen möchte. Die Weltanschauung, die wir haben, hat ihren 

Ursprung in dem Wechselspiel zwischen Wirklichkeit und Innenleben, das zu wachsender 

Erfahrung und Bewertung dieser Wirklichkeit führt. Die Weltanschauung ist also ein geistiges 

Gebilde, das Welterkenntnis, Ideal, Regelgebung und oberste Zweckbestimmung einschließt.  

Da ein jeder Mensch und auch eine jede Zeit und Gesellschaft die Wirklichkeit anders 

interpretiert, ergibt sich eine große Vielfalt der Weltanschauungen, je nach Zeit, Ort und 

Individuum. 

In welchem Verhältnis nun Religion und Philosophie zueinander stehen, kann zurückgeführt 

werden auf die Strukturen unserer Weltanschauungen. Es besteht dabei auch die 

Möglichkeit des Überganges einer Weltanschauung aus der religiösen  oder künstlerischen 

Form in die Philosophische und umgekehrt. Dilthey will nun untersuchen, inwiefern diese 

Übergänge möglich sind. Dazu ist es notwendig Beziehungen zwischen diesen drei Formen 

der Weltanschauungen zu erörtern.  

Mit dieser Erörterung beginnt ein neuer Abschnitt des Werkens, mit welchem ich mich hier 

nicht mehr zu beschäftigen habe, dessen Lektüre aber durchaus lohnend ist und vielleicht 

auch vermag einen klareres Licht auf das in dieser Arbeit Dargelegte zu werfen. 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

5 Schlussbemerkung 

Im Bestreben die hier behandelten Texte Diltheys zu verstehen wird sich der Wunsch 

aufdrängen, Dilthey hätte sich die Zeit genommen bei manchen seiner Ausführungen etwas 

länger bei einzelnen Punkten zu verweilen, anstatt gleich den nächsten Schritt zu tun. In der 

Tat erscheinen mir auch nach langem Überlegen und mehrmaligem Lesen einige Stellen noch 

sehr unklar. Erschwert wird die Lektüre zusätzlich dadurch, dass der Autor hin und wieder 

neue Begriffe verwendet ohne diese in Abgrenzung zu den übrigen klar zu definieren. Was 

meint er zum Beispiel mit „Eigenleben“? Ist es dasselbe wie das „Seelenleben?“ Man könnte 

noch mehrere Beispiele nennen, doch dies wäre müßig.  

Gewiss bleibt, dass es sich bei Diltheys „Das Wesen der Philosophie“ um eine über viele 

Seiten hinweg sehr lohnende Lektüre handelt, die an gewissen Stellen auch Einblick zu geben 

vermag in Diltheys eigenes System und in sein Naheverhältnis zur Lebensphilosophie, 

welcher er in diesem Werk eigens erwähnt und behandelt.  

 

 

 

 

 

 

 

Literaturverzeichnis 

Dilthey, Wilhelm: Das Wesen der Philosophie. Wiesbaden: Marix Verlag 2008. 

Kozljanič, Robert Josef: Lebensphilosophie. Eine Einführung. Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2004. 

Lessing, Hans‐Ulrich: „Das Wahrheitsproblem im Historismus: Droysen und Dilthey“ In: Markus 

Enders/Jan Szaif (Hg.): Die Geschichte des philosophischen Begriffs der Wahrheit. Berlin: de Gruyter, 

2006. 


