Proseminar: Lebensphilosophie: Henri Bergson
Dr. Reinhard Margreiter
Sommersemester 2009

Religiositat, Philosophie und Dichtung
IN Seelenleben und Gesellschaft

Grundgedanken einer zentralen Passage in Wilhelm Diltheys

«Das Wesen der Philosophie»

von
Klaus Reitberger, BSc

Matrikelnummer: 0516683
Studienkennzahl: C 033 541

20. Juni 2009
Leopold — Franzens — Universitat Innsbruck



Inhalt

1 Vorwort

2 Die Zwischenglieder zwischen der Philosophie
und der Religiositat, Literatur und Dichtung

3 Einordnung der Funktion der Philosophie
in den Zusammenhang des Seelenlebens,
der Gesellschaft und der Geschichte

3.1 Stellung in der Struktur des Seelenlebens

3.2 Die Struktur der Gesellschaft und die Stellung
von Religion, Kunst und Philosophie in derselben

4 Weltanschauungslehre. Religion und Dichtung
in ihren Beziehungen zur Philosophie

5 Schlusshemerkung

Literaturverzeichnis

11

12

12



1 Vorwort

Bei dieser Arbeit handelt es sich um die schriftliche Ausarbeitung einer versuchten
Darstellung der Grundgedanken und wichtigsten Aspekte einiger zentraler Passagen in
Wilhelm Diltheys Werk ,Das Wesen der Philosophie“.* Konkret befasse ich mit folgenden

Textstellen:

e Das dritte Kapitel des ersten Buches, in welchem Dilthey sein historisches Verfahren
zur Wesensbestimmung der Philosophie unzureichend nennt und die Griinde fiir die
Notwendigkeit eines Verfahren darlegt.

e Das erste Kapitel des zweiten Buches, in welchem Dilthey die Stellung von
Philosophie und anderen geistigen Leistungen in der Struktur des Seelenlebens und
der Gesellschaft erortert.

e Den Beginn des zweiten Kapitels des zweiten Buches, in welchem Dilthey auf den

Begriff der Weltanschauung zu sprechen kommt.

Zwar werden diese Textstellen klar von Diltheys Einteilung der Kapitel getrennt, bilden aber
dennoch ein einheitliches Ganzes. Es lasst sich ein roter Faden in der Argumentation
erkennen und dieser rechtfertigt das Herausgreifen und gesonderte Betrachten eben dieser

Stellen.

Obwohl ich zum besseren Verstandnis der Philosophie Diltheys neben dem Primartext auch
andere Schriften herangezogen habe (siehe Literaturverzeichnis), so leisteten diese zu dieser
Arbeit doch nur indirekt einen Beitrag. Es erweist sich in Erwdgung von Umfang und
Intention dieses Textes als zielfliihrend, moéglichst nahe den Worten Diltheys zu folgen und zu

versuchen deren Bedeutung auszuloten.

DemgemaR entsprechen auch die Kapitelliberschriften dieser Arbeit jenen, die Dilthey den

genannten Textstellen selber gibt. Dies macht es leichter festzustellen auf welche Stellen ich
mich beziehe. Da aufgrund der beschriebenen Arbeitsweise groRRe Teile des Folgenden mehr
oder weniger aus indirekten Zitaten des Primartextes bestehen, werde ich auf die einzelnen

Stellenverweise verzichten und nur bei direkten Zitaten die genaue Stelle nennen.

! |ch stiitze mich auf die Ausgabe Wilhelm Dilthey: Das Wesen der Philosophie. Wiesbaden: Marix Verlag 2008.
3



2 Die Zwischenglieder zwischen der Philosophie und der Religiositat, Literatur

und Dichtung (Erster Teil, Kapitel Il

In diese Kapitel stellt Dilthey fest, dass die zuvor behandelte, durch das historische
Verfahren gefundene kernhafte Einsicht in die Funktion der Philosophie unzureichend ist.
Denn der Name Philosophie kommt ja noch ganz anderen Erscheinungen zu, die von dieser
ersten Bestimmung der Philosophie nicht erklart werden kdnnen und zwar der Religiositat
und der Literatur bzw. Dichtung. Diese haben mit der Philosophie einiges gemeinsam, vor

allem ihr inneres Verhaltnis zum Welt- und Lebensratsel.

Dilthey gibt hier einige Beispiele um diese innere Verbundenheit von Philosophie,

Religiositat und Dichtung zu erlautern.

So ist das Christentum in der Geschichte immer wieder als Philosophie bezeichnet worden.

Man sei der Ansicht, Christus als menschgewordene gottliche Vernunft habe die Fragen der
antiken Philosophie definitiv gelost. Auch im Neuplatonismus gilt die mystische Vereinigung
mit der Gottheit als letzte Befriedigung des philosophischen Triebes. Ziel der Philosophie sei

dabei die Rettung der Seele.

Philosophische und religiose Prozesse scheinen hierbei zu Momenten desselben Vorganges
zu verschmelzen. Die philosophischen und religiésen Formen der Mitteilung gelten als

wesensverwandt.

Dilthey stellt also fest, dass es in der Geschichte der Philosophie viele Zwischenglieder im
Graubereich zwischen Philosophie und Religion gibt. Diese diirfen nicht tibersehen werden
und zwingen somit zu einer neuen, weiter gefassten Bestimmung des Wesen der

Philosophie, die hinter die Ergebnisse des historischen Verfahrens zurlickgehen muss.

Neben dieser Verflochtenheit von Philosophie und Religiositat, die zu diesem Schritt notigt,
sieht Dilthey aber noch einen weiteren Grund fiir die Unvollkommenheit der bisherigen

Bestimmung von Philosophie und zwar deren enge Beziehung zur Dichtung bzw. Literatur.

Dilthey unterscheidet hier ganz klar zwischen Schriftstellern, die in ihrem Wirken einen
unangreifbaren Standpunkt erreichen wollen auf der einen Seite und Philosophen, welche

sich vom starren Begriindungssystem der Philosophie loslésen und ihr Wissen auf freiere,



menschlichere Art aussprechen wollen auf der anderen Seite. Beide Gruppen bewegen sich

im Grenzgebiet von Philosophie und Dichtung.
Auch hier nennt Dilthey einige Beispiele:

So sieht er Gotthold Ephraim Lessing als Vertreter der erstgenannten Gruppe, ein
Schriftsteller per Naturell, der sich aber genotigt gesehen habe in seinem Wirken feste
Begriffe und Wahrheiten aufzusuchen. Niemand wirde ernsthafte Bedenken hegen von
Lessings Denken als Philosophie zu sprechen, so Dilthey. Und dennoch unterscheidet sich die
Struktur von Lessings Ideen sehr stark von den Wesensziigen der Philosophie wie sie anhand
der historischen Methode dargelegt wurden. Dilthey spricht sogar davon, dass sich im Falle
Lessings ein Lebensideal aus dem Leben selber in ihm erhoben habe. Lessing habe die
Probleme, denen er sich widmete, nicht durch die Methoden der Philosophie, sondern aus

der Kraft seines eigenen Wesens heraus gel6st.

Als Vertreter der zweitgenannten Gruppen, namlich jener Denker, die sich von der
systematischen Philosophie fortbewegen um das Weltratsel auf eine subjektivere,
formlosere Art zu I6sen, nennt Dilthey nun neben Marc Aurel und Montaigne vor allem jene
Denker, die er als Angehdrige einer modernen Lebensphilosophie bezeichnet, namlich

Carlyle, Emerson, Ruskin, Nietzsche, Tolstoy und Maeterlinck.

All diesen sei gemein, dass in ihrem Denken die Systematik zuriicktrete und Platz mache fir
eine freiere Interpretation des Lebens. Die Forderung nach Allgemeingiiltigkeit trete dabei in

den Hintergrund. Vordergriindig sei die Kunst der Lebenserfahrung und Lebensfihrung.

Als wesentlich fir die hier gennannte Lebensphilosophie bezeichnet Dilthey ein neues
Verfahren, das weitgehend auf methodische Forderungen der Allgemeinglltigkeit und
Begriindung verzichtet und aus der Lebenserfahrung selbst eine Deutung des Lebens
gewinnen will. Das Leben soll aus ihm selber gedeutet werden. An die Stelle des

methodischen Beweises tritt hierbei die Uberredung.

Dilthey scheint also diese von ihm beschriebene Lebensphilosophie nahe der Literatur
einzuordnen. Ebenso wie das Wirken Lessings befinde sie sich in einer Zwischenschicht,

welche Literatur und Philosophie verbindet.



Dilthey sieht sich nun durch die beschriebe Nahe und Verwobenheit von Religion,
Philosophie, Lebenserfahrung, und Dichtung dazu veranlasst nach einer neuen
Wesensbestimmung der Philosophie zu suchen. Und zwar geht er dabei zuriick auf den
Lebenszusammenhang im Individuum und in der Gesellschaft, da nur durch diese die

Unsicherheit der Abgrenzung der Philosophie verstanden werden kdnne.

3 Einordnung der Funktion der Philosophie in den Zusammenhang des

Seelenlebens, der Gesellschaft und der Geschichte (zZweiter Teil, Kapitel )

3.1 Stellung in der Struktur des Seelenlebens

Es ist dies das meiner Meinung nach sperrigste, dunkelste Kapitel des ganzes Buches, das
sich bei mehrmaligem Lesen dennoch auch als das vielleicht faszinierendste Kapitel des

Werkes enthllt.

Dilthey schreibt hier von der Wissenschaft der deskriptiven Psychologie, welche den
Wesensbegriff der Philosophie vollendet. Und zwar indem sie die Funktion der Philosophie
im Haushalt des geistigen Lebens von innen her erfasst. Und nicht nur die Funktion der
Philosophie selbst sondern auch ihr Verhaltnis zu den nachstverwandten geistigen

Leistungen, also Dichtung und Religiositat.

Indem Dilthey hier die Psychologie in den Mittelpunkt seiner Wesensbestimmung der
Philosophie setzt, riickt er sich selbst auch eindeutig in den Kreis der im vorhergehenden
Kapitel von ihm beschriebenen Lebensphilosophie, denn eben dieser schreibt er namlich zu,
dass sie auf Grundlage der beschreibenden und zergliedernden Psychologie operiere. Und

genau dies tut Dilthey nun selbst.

Zuvor hatte er versucht die Philosophie mit einem historischen Verfahren zu bestimmen.
Aber, so schreibt er nun, historische gegebene Ziige verstiinden wir ja immer nur aus der
Innerlichkeit des Seelenlebens. Und da die Psychologie eben jene Wissenschaft ist, die dieses
Seelenleben zu beschreiben vermag, ist sie folglich Grundlage dieses historischen Verstehens
und somit auch Grundlage der Wesensbestimmung der Philosophie, wobei auch die

Zwischenschichten von Literatur und Religiositat nicht auBer Acht gelassen werden.



Von besonderer Bedeutung ist hierbei der Begriff des Seelenlebens. Alle menschlichen
Erzeugnisse entspringen namlich diesem Seelenleben und seinen Beziehungen zur dufleren

Welt.

Im Buch folgt nun eine Beschreibung dieser Beziehungen von Seelenleben und der dufReren

Welt. In leicht vereinfachten Worten, scheint in etwa das folgende gemeint zu sein:

AuBere Ursachen wirken standig auf uns ein und rufen in uns Empfindungen hervor. Je
nachdem welche Gefiihle diese dulReren Ursachen in uns auslésen, wenden wir diesen
Eindriicken unser Interesse zu und gelangen so zu immer richtigeren Abschatzungen dieser
dauBeren Ursachen. Wir erkennen allmahlich wie die verschiedenen dulReren Ursachen auf
unser Seelenleben? und auf das damit verbunden System von Trieben wirken. Auf diese
Weise gelangen wir zu einem System von Werten, die wir diesen dufleren Ursachen
zuordnen. Geleitet durch dieses System von Werten, kdnnen wir bewusst die Beschaffenheit
des Milieus, d.h. die Art der auf uns wirkenden dufReren Ursachen, verandern und die
Vorgange unseres Lebens so anpassen, dass sie diesem inneren System von Werten

entsprechen. Dilthey schlieRt diese Beschreibung mit den Satzen:

Das ist menschliches Leben. Und in seinem Zusammenhang sind Wahrnehmung, Erinnerung,
Denkprozess, Trieb, Gefiihl, Begehren, Willenshandlung auf die mannigfaltigste Weise miteinander
verwebt.?

Also: Auf der einen Seite steht das Eigenleben. Dieses ist behaftet mit einem System von
Trieben. Auf der anderen Seite stehen das Milieu, in dem man lebt und die dufReren
Einwirkungen auf uns, die diesem entsprechen. Nun kommt es zur Wechselwirkung. Das
Milieu wirkt auf uns ein. Wir nehmen es wahr, wir erkennen es und versuchen es zu
verstehen. Manche Eindriicke des Milieus lassen uns Leid erfahren, andere Lust. Aufgrund
dieser Erfahrungen entwickeln wir ein System von Werten. Mit diesen als Grundlage kénnen
wir nun selbst auf das Milieu wirken, es verédndern oder so darin leben, dass die erfahrenen

Einwirkungen moglichst wenig Leid in uns erzeugen.

An jeder Stelle wirken dabei Trieb und Geflihl. Dilthey sieht darin den Mittelpunkt unserer
seelischen Struktur. Wir suchen stets jene Lage unseres Lebensgefiihls auf, in welcher unsere

Winsche schweigen, wir also am wenigsten Leid und am meisten Lust erfahren.

2 Dilthey spricht hier vom ,,Eigenleben, wobei aus dem Text nicht klar hervorgeht inwiefern sich dieses vom
zuvor verwendeten Begriff des Seelenlebens unterscheidet.
* Dilthey, S. 67.



Um diese Lage der Wunschlosigkeit, dieses Ziel, dem wir uns ndahern, das wir hin und wieder
fast zu erreichen glauben und uns dann doch wieder weit davon entfernen, nun aber zu
finden, bedarf es der fortschreitenden Erfahrung. Denn nur durch standiges Erproben wie
die Vorgdnge des Lebens auf uns wirken, kdnnen wir erkennen was uns wahrhaft wertvoll
ist. Dies nennt Dilthey , Lebenserfahrung” und in der Gewinnung derselben sieht er die

Hauptarbeit des Lebens.

Und an dieser Stelle kommt nun die Philosophie ins Spiel. Denn wie erweitert sich denn
diese Lebenserfahrung, die Frage nach dem, was fiir uns wertvoll ist? Durch
Menschenkenntnis, Historie, Dichtung und letztlich vor allem durch Philosophie im Sinne
seiner historischen Wesensbestimmung. Wie Dilthey schreibt gibt es ein Grundverhaltnis
zwischen Wissen und Leben. In der Steigerung der Bewusstheit, in der Erhebung unseres
Tuns zu giltigem, wohlbegriindetem Wissen liege eine wesentliche Bedingung fir die feste

Gestalt unseres Inneren, das heillt fiir das Auffinden dieser Lage der Wunschlosigkeit.

Daraus folgt, dass die Philosophie in ihrer historischen Wesensbestimmung aus den
Grundeigenschaften des Seelenlebens mit innerer Notwendigkeit hervorgegangen ist, denn

eben sie hilft dieses Ziel zu erreichen.

Und so kommt Dilthey denn zum Schluss:

Philosophie ist in der Struktur des Menschen angelegt, jeder, an welcher Stelle er stehe, ist in
irgendeiner Annaherung an sie begriffen, und jede menschliche Leistung tendiert, zur philosophischen
Besinnung zu gelangen.”

2.1 Die Struktur der Gesellschaft und die Stellung von Religion, Kunst und Philosophie in

derselben

So wie im vorigen Kapitel der Ort der Philosophie im Haushalt des geistigen Lebens des
Einzelnen bestimmt wurde, sucht Dilthey nun nach dem Ort der Philosophie im Haushalt der

Gesellschaft.

Der Einzelmensch als isoliertes Wesen sei bloRe Abstraktion. Der Mensch sei immer Glied
einer Gesellschaft in deren Kontext er zu betrachten ist. Bei all ihrer Verschiedenheit

beruhen diese Gesellschaften nun aber immer auf den gleichen Zweckzusammenhangen, die

* op. cit., S.69.



aus der gleichen Struktur des Lebens entstehen — nur in verschiedenen geschichtlichen
Modifikationen. Dilthey bezeichnet diese Zweckzusammenhange als Systeme der Kultur.
Und eines dieser Kultursysteme der menschlichen Gesellschaft ist nun die Philosophie.
Philosophie ist ein Kultursystem, ist ein Zweckzusammenhang, der sich aus den immer

gleichen Strukturen des Lebens ergibt.

Dilthey unterscheidet nun verschiedene Systeme tber die sich menschliche Kultur erstreckt.

Da sind zum einen die Einzelwissenschaften mit ihrer gemeinsamen Beziehung auf das
Wirkliche und ihre Forderung nach der Allgemeingiiltigkeit ihres Wissens. Die
Einzelwissenschaften seien die feste, allverbindende, vorwartsdringende leitende Grundlage

der Kultur.

Davon unterscheidet Dilthey nun jene Systeme der Kultur, die sich mit den
Willenshandlungen der Menschen beschaftigen, denn auch diese seien in Zusammenhangen
verbunden und zeigen RegelmaRigkeiten in den einzelnen Spharen des Handelns, welche die
Kulturzusammenhange von wirtschaftlichem Leben von Recht und Naturbeherrschung
bewirken. Das Handeln zielt dabei stets auf Freude und die Steigerung unseres Daseins ab,

ist also stets teleologisch gepragt.

Jenseits dieser Akte des Willens und dieser Spannungen des Handelns gibt es nun aber noch
einen Genuss an Lebenswerten, in welchem wir uns von der Spannung des Handelns
ausruhen konnen. Dies ist der Ort von Lebensfreude, Geselligkeit, Fest, Scherz und Spiel.

Dies auch der Ort, wo sich die Kunst entfalten kann.

Die Kultursysteme von Dichtung, Religion und Philosophie aber befinden sich nun an einem
Ort im Haushalt der Gesellschaft, in dem sie ganz allein allen anderen wirkenden Kraften der
Dinge gegeniberstehen. Dilthey nennt einige Gemeinsamkeiten, die allen diesen dreien

zukommen und sie von den anderen Lebensgebieten trennen.

Diese bestehen darin, dass der Wille in Philosophie, Religion und Dichtung nicht mehr an
begrenzte Zwecke gebunden ist. Der Mensch ist nicht langer an Gegebenes und Bestimmtes
gebunden. Er sieht einen grolReren Zusammenhang der Dinge. Im Bereich der Religion,
Dichtung und Philosophie wird der Mensch erldst von den Beschrankungen auf einzelne

Zwecke und von der Bindung an Ort und Zeit.



Trotz dieser Gemeinsamkeiten, die Religion, Philosophie und Dichtung vereinen, gibt es nun
auch einige klare Unterschiede. So verbleibe die Dichtung in der Region von Gefiihl und
Anschauung, da sie auch das willentliche Verhalten selbst von sich ausschlieBe. Philosophie
und Religion im Gegensatz dazu, wollen die von ihnen erfassten Zusammenhange niitzen um
das Leben aktiv zu gestalten. Und eben diese gemeinsame Eigenschaft von Religion und
Philosophie, dass sie das Leben tatig gestalten wollen, fihrt zu einem endlosen Kampf
zwischen diesen beiden. Denn die Religion berufe sich auf den Tiefsinn des Gemiits,

wahrend die Philosophie auf der Allgemeingiiltigkeit des begrifflichen Denkens beruhe.

In der folgenden Abbildung habe ich versucht, Diltheys Beschreibung der einzelnen Systeme

der Kultur schematisch darzustellen und hoffe, dass dies fiir mehr Klarheit sorgt.

[ Zweckzusammenhadnge der Gesellschaft = Systeme der Kultur ]

/\

Solche, die an das Bestimmte Solche, die nicht an Bestimmtes und
und Gegebene gebunden sind Gegebenes gebunden sind
Einspannung des Wollens Uber den geschichtlichen Relationen stehend
in begrenzte Zwecke nicht an Zweckzusammenhange gebunden

Einzelwissenschaften Ordnungen des gesellschaftlichen Handelns
Beziehung auf das eine Wirkliche z.B. wirtschaftliches Leben, Recht, etc.
Forderung der Allgemeingiiltigkeit Ineinandergreifendes Handeln fiir die

Realisierung gewisser Zwecke

Dichtung
verbleibt in Anschauung
und Gefuhl; schlief3t
willentliches Verhalten aus

Religion
beruht auf Tiefsinn
des Gemiits; aktiver
Wille zur Lebensgestaltun

Philosophie
beruht auf
Allgemeingiiltigkeit
begrifflichen Denkens;
aktiver Wille zur
Lebensgestaltung

Religion, Kunst und Philosophie haben also klare Gemeinsamkeiten und unterscheiden sich
doch stark in der Art ihres geistigen Verfahrens. Sie stehen deshalb zueinander in den
merkwiirdigsten Beziehungen, wie Dilthey schreibt. Eben diese Beziehungen mdéchte er nun

naher erldutern. Und ebendies tut er mit seiner Weltanschauungslehre.
10



4 Weltanschauungslehre. Religion und Dichtung in ihren Beziehungen zur

Philosophie (zweiter Teil, Kapitel Il)

Eine Weltanschauung ist bei Dilthey eine Interpretation der Wirklichkeit, die den Sinn und
die Bedeutung der Welt erfassen mochte. Die Weltanschauung, die wir haben, hat ihren
Ursprung in dem Wechselspiel zwischen Wirklichkeit und Innenleben, das zu wachsender
Erfahrung und Bewertung dieser Wirklichkeit fiihrt. Die Weltanschauung ist also ein geistiges

Gebilde, das Welterkenntnis, Ideal, Regelgebung und oberste Zweckbestimmung einschliel3t.

Da ein jeder Mensch und auch eine jede Zeit und Gesellschaft die Wirklichkeit anders
interpretiert, ergibt sich eine grofl3e Vielfalt der Weltanschauungen, je nach Zeit, Ort und

Individuum.

In welchem Verhaltnis nun Religion und Philosophie zueinander stehen, kann zuriickgefiihrt
werden auf die Strukturen unserer Weltanschauungen. Es besteht dabei auch die
Méglichkeit des Uberganges einer Weltanschauung aus der religiésen oder kiinstlerischen
Form in die Philosophische und umgekehrt. Dilthey will nun untersuchen, inwiefern diese
Uberginge méglich sind. Dazu ist es notwendig Beziehungen zwischen diesen drei Formen

der Weltanschauungen zu erortern.

Mit dieser Erorterung beginnt ein neuer Abschnitt des Werkens, mit welchem ich mich hier
nicht mehr zu beschéftigen habe, dessen Lektiire aber durchaus lohnend ist und vielleicht

auch vermag einen klareres Licht auf das in dieser Arbeit Dargelegte zu werfen.

11



5 Schlussbemerkung

Im Bestreben die hier behandelten Texte Diltheys zu verstehen wird sich der Wunsch
aufdrangen, Dilthey hatte sich die Zeit genommen bei manchen seiner Ausfiihrungen etwas
langer bei einzelnen Punkten zu verweilen, anstatt gleich den nachsten Schritt zu tun. In der
Tat erscheinen mir auch nach langem Uberlegen und mehrmaligem Lesen einige Stellen noch
sehr unklar. Erschwert wird die Lektlire zusatzlich dadurch, dass der Autor hin und wieder
neue Begriffe verwendet ohne diese in Abgrenzung zu den Ubrigen klar zu definieren. Was
meint er zum Beispiel mit ,,Eigenleben”? Ist es dasselbe wie das , Seelenleben?” Man kdnnte

noch mehrere Beispiele nennen, doch dies ware miRig.

Gewiss bleibt, dass es sich bei Diltheys ,,Das Wesen der Philosophie” um eine tber viele
Seiten hinweg sehr lohnende Lektilire handelt, die an gewissen Stellen auch Einblick zu geben
vermag in Diltheys eigenes System und in sein Naheverhaltnis zur Lebensphilosophie,

welcher er in diesem Werk eigens erwahnt und behandelt.

Literaturverzeichnis
Dilthey, Wilhelm: Das Wesen der Philosophie. Wiesbaden: Marix Verlag 2008.
Kozljani¢, Robert Josef: Lebensphilosophie. Eine Einfiihrung. Stuttgart: Kohlhammer Verlag 2004.

Lessing, Hans-Ulrich: ,Das Wahrheitsproblem im Historismus: Droysen und Dilthey” In: Markus
Enders/Jan Szaif (Hg.): Die Geschichte des philosophischen Begriffs der Wahrheit. Berlin: de Gruyter,
2006.

12



